

# ایضاح الحسین

اردو ترجمہ

# وضاحت الحسین

شارح

مولانا محمد جمال بلند شہری مذہبی

مکتبہ رحمانیہ

اقرائیہ، عزیز ستریٹ اردو بازار لاہور  
فون: 042-37224228-37355743



# معجم وسائل

| صفحہ نمبر | مضامین                         | صفحہ نمبر | مضامین                                  |
|-----------|--------------------------------|-----------|-----------------------------------------|
| ۱۱۹       | عقل علت موجہ ہے یا نہیں؟       | ۷         | اجماع کی لغوی و اصطلاحی تعریف           |
| ۱۲۲       | عقل کی تعریف                   | ۸         | اجماع کی جیت میں اختلاف                 |
| ۱۲۷       | اہلیت اور اس کی اقسام بیان     | ۱۰        | اجماع کن لوگوں کا معنی ہے؟              |
| ۱۳۰       | اہلیت اداء کی دو قسمیں         | ۱۲        | اجماع کے بارے میں تجذبہ کیا ہے؟         |
| ۱۳۲       | اہلیت پر امور مختصر پس کا بیان | ۱۳        | اجماع کے مراتب میں تفاوت                |
| ۱۳۷       | عوارض سادا یہ کا جمالی بیان    | ۱۵        | صحابہ کے بعد کے اجماع کی کیفیت          |
| ۱۳۸       | مذکورہ عوارض کی تفصیل          | ۱۹        | قیاس کی لغوی و اصطلاحی تعریف            |
| ۱۳۸       | جنون                           | ۱۹        | قیاس کی جیت اور اس کا ثبوت              |
| ۱۴۰       | صغر                            | ۲۰        | قیاس کی شرائط اور پر تفریعات            |
| ۱۴۱       | افر                            | ۲۲        | قیاس کی پوچھی شرط اور اعترافات و جوابات |
| ۱۴۲       | عترة یعنی خفت عقل              | ۲۲        | شوافع کے متعدد اعترافات کے جوابات       |
| ۱۴۵       | نیان                           | ۲۹        | انما التعلیل سے ایک اعتراف کا جواب      |
| ۱۴۶       | نوم                            | ۳۰        | بلور نظر سوالات مقدره کے جوابات         |
| ۱۴۷       | اغماء                          | ۳۳        | قیاس کارکن                              |
| ۱۴۸       | رق                             | ۳۹        | ظہور اثر کی چار صورتیں                  |
| ۱۶۱       | مرض                            | ۳۹        | نقدیم الاحسان علی القیاس                |
| ۱۶۷       | حیض                            | ۴۰        | نقدیم القیاس علی الاحسان                |
| ۱۶۹       | موت                            | ۴۳        | حکم کے متعدی اور غیر متعدی ہونے کا بیان |
| ۱۷۹       | میت سے متعلق احکام کے اقسام    | ۴۹        | قیاس کا حکم                             |
| ۱۷۹       | جبل کا بیان                    | ۵۳        | علم طردیہ کے دفع کرنے کے چار طریقے      |
| ۱۸۸       | سکر                            | ۶۰        | علم مؤثرہ پر نقض وارد کرنے کا بیان      |
| ۱۹۰       | ہرزل                           | ۶۳        | معارضہ کا بیان                          |
| ۲۰۳       | سف                             | ۷۲        | معارضہ کو دفع کرنے کیلئے ترجیح کا بیان  |
| ۲۰۵       | خطاء                           | ۷۹        | احکام شروع اور متعلقات کا بیان          |
| ۲۰۷       | سفر                            | ۸۳        | حقوق اللہ کے اقسام ثانیہ کا بیان        |
| ۲۰۹       | اکراه                          | ۸۵        | سبب کا بیان                             |
| ۲۲۵       | حروف عطف کا بیان               | ۹۲        | علت کا بیان                             |
| ۲۲۳       | حروف جر                        | ۱۰۷       | شرط کا بیان                             |
| ۲۲۸       | حروف شرط                       | ۱۱۷       | علامت کا بیان                           |

## متوقع سوالات جلد ثانی

لئن: - ص: ۷- اجماع کی تعریف اور یہ کہ اجماع کن لوگوں کا مقبول ہے، اجماع کی جیت کے بارے میں اختلاف کو بیان کرنے کے بعد ماہو الحق عند اہل السنۃ ولجماعتہ کو بیان کیجئے۔

لئن: - ص: ۹، ۱۰- قائلین جیت اجماع کے نزدیک اجماع کی ترتیب کیا ہے اختلاف مع الدلیل پیش کیجئے اور مثال بھی پیش کیجئے۔

لئن: - ص: ۱۹- قیاس کی تعریف اور شرائط قیاس مفصلہ تحریر کیجئے۔ مندرجہ ذیل عبارت کی اس طرح تشریح کیجئے کہ قیاس کی لغوی و اصطلاحی کی تعریف واضح ہو جائے۔ القياس ہو التقدیر لغۃ یقال قس النعل بالنعل ای قدرہ به واجعلہ نظیراً لآخر و الفقهاء اذا اخذوا حکم الفرع من الاصل سموا ذلك قیاساً للتقدیر الفرع بالاصل فی الحکم والعلة۔

لئن: - ص: ۲۰- واما لشرط فان لا يكون الاصل مخصوصاً (الى) ولا نص فيه قیاس کی مذکورہ تینوں شرطوں کو مدد فوائد تقدیر و امثلہ اس طرح بیان کیجئے کہ مسئلہ بالکل واضح ہو جائے۔

لئن: - ص: ۲۲، ۲۰- وان يتعذر الحکم الشرعی الثابت بالنص بعینه الى فرع هو نظيره ولا نص فيه، ستحت قیاس کی تیری شرط چار قیود ہیں ہر ایک کی شرح کرتے ہوئے مثال بھی تحریر کیجئے۔

لئن: - ص: ۲۵- والشرط الرابع ان يبقى حکم الاصل بعد التعليل (الى) كما ابطلناه فی الفرع، ترجمہ اور مطلب تحریر کیجئے، قیاس کے لغوی و اصطلاحی معنی بیان کیجئے نیز باقی تین شرطوں کی وضاحت کیجئے۔

لئن: - ص: ۲۵، ۲۷- قیاس کی چاروں شرطوں کو اجمالاً لکھنے کے بعد بتائیے کہ درج ذیل عبارت سے شوانع کی جانب سے احتجاف کی کس اصل پر اعتراض کا جواب ہے، اعتراض اور جواب دونوں کی وضاحت کیجئے۔ وانما خصصنا القليل من قوله عليه السلام لاتبعوا الطعام الا سواءً بسواء لان استثناء حالة التساوى دل على عموم صوره في الاحوال ولن بشت اختلاف الاحوال الا في الكثير فصار التغيير بالنص مصاحبًا للتعليق لابه۔

لئن: - ص: ۳۲، ۳۷- اما رکنہ فما جعل علماً على حکم النص (الى) المنقول عن رسول الله ﷺ و عن السلف، اعراب لکا کر ترجمہ و تشریح کیجئے اور وصف کے صالح اور محدل ہونے سے کیا مراد ہے، مثال سے واضح کیجئے۔ ولایت نکاح کے سبب کے بارے میں احتجاف و شوانع کا کیا اختلاف ہے؟

لئن: - ص: ۳۹، ۳۰- ولما صارت العلة عندنا علة بالانز قد منا على القياس (الى) دون الظهور۔ قیاس کی تعریف تحریر کرنے کے بعد رکن قیاس کی وضاحت کیجئے اور ان پر تفريعات کرتے ہوئے کہ مصنف گاند کورہ بالاعبارت سے کیا مقصد ہے، ایسا دادفعہ ایراد۔

لئن: - ص: ۳۳- ۱- استحسان کی اقسام اربعہ اور ان کا حکم بیان کرنے کے بعد مندرجہ ذیل عبارت کی تشریح کیجئے۔ الاتری ان الاختلاف في الشمن قبل القبض المبيع لا يوجب البائع قیاساً لانه هو المدعى ویجہ استحساناً لانه ینکر تسليم

المبيع بما ادعاه المشترى ثمناً وهذا حكم تعدى الى الوارثين (الى) فلا يصح تعدية.

عن: - ص: ۲۶، ۲۷ - ثم الاستحسان ليس من باب خصوص العلل لأن الوصف (الى) للمانع مع قيام العلة، عبارت پا عرب لگائے ترجس کیجئے۔ استحسان اور قیاس میں فرق بیان کرنے کے بعد استحسان کی اقسام بھی تحریر کیجئے، ذکورہ عبارت میں صفت "کس اعراض کو دفع کرنا چاہتے ہیں آپ اعراض اور جواب کی تقدیر تبلیغہ کیجئے۔

عن: - ص: ۵۱، ۵۹ - اما حکمہ تعدیة حکم النص الى ما لانص فيه (الى) حتى جوزا لتعلیل بالشمنیة، اعراب لگا کر ترجس کیجئے، علت طردیاً علت مؤثرہ کی تعریف کیجئے، علت طردی کے دفع کے اقسام کی وضاحت مواشلہ کیجئے

عن: - ص: ۶۰ - واما العلل مؤثرة فليس للسائل فيها بعد الممانعة الا الاعارضة (الى) فكان حدثاً كالبول. اعراب لگا کر ترجس کیجئے، مطلب کی وضاحت کیجئے، علت مؤثرہ پر شوافع کی جانب سے کتنے طریقہ پر اعراض ہو سکتا ہے آپ طریقہ اعراض میں سے کم از کم دو مدد امثلہ تحریر کیجئے۔

عن: - ص: ۶۱، ۶۲ - اما المعارضه فھی نوعان معارضه فيها مناقضه وعارضه خالصه (الى) وبطل القياس، اعراب لگائے مطلب واضح کیجئے معارضه اور مناقضہ کا فرق واضح گرتے ہو۔ معارضہ کی اقسام تحریر کیجئے۔

عن: - ص: ۶۳ - وادا قامت المعارضه كان السبيل فيه الترجيح وهو عبارة عن فضل احد المثلين على الآخر على صاحب جراحة واحدة، معارضه کے کہتے ہیں، ترجیح کی ضرورت کب پیش آتی ہے اور ترجیح کے کہتے ہیں، مصنف نے وصفہ کی قید کا ضابط کس مقصد سے کیا ہے آپ مثال کے ساتھ وضاحت کیجئے۔

عن: - ص: ۶۴، ۶۵ - والذى يقع به الترجيح اربعة (الى) كان اوضاع لصحته، ترجیح بکثرت الاصول کے کہتے ہیں مثال واضح کیجئے، شوافع اور احناف کا اس طریقہ میں کیا اختلاف ہے واضح کیجئے۔ ترجیح بکثرت الادله عند الاختلاف جائز ہے یا نہیں، اگر جواب نفی میں ہے تو ترجیح کی اس قسم ثالث سے جواز معلوم ہوتا ہے اس کا کیا جواب ہے۔

عن: - ص: ۸۰ - اما لا حکام فانواع اربعة حقوق الله تعالى خالصه وحقوق العباد خالصه وما جتمع في حقان وحق الله فيه غالب (الى) وحقوق الله تعالى ثمانية انواع.

عن: - ص: ۸۲ - واما قسم الثاني فاربعة السبب والعلة والشرط والعلامة (الى) على مال انسان لسرقة، اعراب لگا کر ترجس کیجئے، قسم ثالثی سے کیا مراد ہے اور اسکی کتنی قسمیں ہیں کم از کم دو قسموں کی وضاحت کیجئے۔

عن: - ص: ۹۲، ۹۳ - واما العلة فھی في الشریعة عبارة عمایضاف اليه وجوب الحكم ابتداء وذلك مثل البيع للملك والنكاح للحل والقتل للقصاص وليس من صفة الحقيقة تقدمها في البيع الموقوف والبيع بشرط الخيار كان علة اسمًا ومعنى لاحكمها، اعراب لگائے ترجس کیجئے، ما معلق به الا حکام کتنے ہیں اور کیا کیا؟ علت کے لغوی اور اصطلاحی معنی بیان کیجئے اور فوائد قیود بھی تحریر کیجئے، مصنف نے علت کی تین مثالیں بیان کی ہیں آپ ان کی وضاحت کریں، اگر آپ علت حقیقیہ اور علت قاصرہ کا فرق مع امثلہ تحریر کریں گے تو انواعی نمبرات کے سختق ہوں گے۔

عن: - ص: ۹۷ - واما العلامة فما يعرف الوجود من غير ان يتعلّق به وجوب لا وجود وقد يسمى العلامة شرطاً مثل الاحسان في باب الرزنا، علامت کی اصطلاحی اور لغوی تعریف بیان کیجئے اور فوائد قیود بھی تحریر کیجئے

عن: - ص: ۱۱۹ - وقالت الاشعرية لاعبرة بالعقل معتبرة لآيات الاهلية عقل کی علت موجبة ہونے نہ ہونے میں محتزلہ اور اشاعرہ کا کیا اختلاف ہے اور اس باب میں قول صحیح کیا ہے۔

عن: - ص: ۱۲۲، ۱۲۳ - وما بالعقل كفاية ولهذا قلنا ان الصبي غير مكلف (الى) لم يبلغ الدعوة. والهذا قلت اے کس بات پر تفریغ ہے مصنف نے عقل کی کیا تعریف کی ہے، دعوت و قائم مقام دعوت سے کیا راد ہے۔ عقل کے علت موجہ ہونے کے بارے میں اشاعتہ اور مختزلہ کا کیا اختلاف ہے اور اہل سنت کے نزدیک حق کیا ہے۔

عن: - ص: ۱۳۲، ۱۳۳ - المعارض نوعان سماوی و مکتب و امام المکتب ف نوعان منه ومن غيره، عوارض سادیہ اور مکتبہ کی تعریف اور دو کی ذیلی اقسام معد تعریف ذکر کیجئے۔

عن: - ص: ۱۳۱ - واما الصغر فانه في اول احواله مثل الجنون (الى) بالرق عنه والکفر، اعراب لگا کر ترجمہ کیجئے مفر کے مراحل مثلاً اور ان کے احکام بیان کیجئے اور مصنف ولایزم علیہ سے جس اعتراض کا جواب دینا چاہتے ہیں آپ اعتراض وجواب کی وضاحت کیجئے۔

عن: - ص: ۱۵۰، ۱۵۱ - وقال ابویوسف و محمد الاعتف لایجزا لاما لم یتجاوز افعاله وهو العنق (الى) و کاعداد الطلاق للتعزیم. اعناق تحریر کو قبول کرتا ہے یا نہیں، امام صاحب اور صاحبین کا اختلاف مدل تحریر کیجئے۔ امام اعظم نے اپنے نہب کو مودید کرنے میں جو دو مثالیں پیش کی ہیں ان کی وضاحت کیجئے۔

عن: - ص: ۱۵۲ - ولهذا جعلنا العبدی حکم الملك وفی بقاء الاذن كالوکیل فی مسائل مرض المولی وفی عامة المسائل الماذون والرق لا يوثر فی عصمة الدم وانما توثر فی قیمته وانما العصمة بالایمان والدار والعبد مثل الحر والذالک یقتل الحر بالعبد فصاصاً. اعراب لگائے ترجمہ کیجئے، مطلب کی وضاحت کیجئے۔ مصنف وضاحت کیجئے۔ مفر وضاحت وضاحت کیجئے۔

عن: - ص: ۱۶۱ - واما المرض فانه لا ينافي اهلیة الحکم العبادة لکنه لاما سبب الموت والموت علة الخلافة (الى) دون ملک الرقبة، اعراب لگا کر ترجمہ کیجئے اور عبارت کی ایسی تشرع کیجئے جس سے قیود و شرائط و ظواہر پوری طرح واضح ہو جائیں۔

عن: - ص: ۱۶۲، ۱۶۳ - ولما تولی الشوع ایصالع للورثة (الى) فی حق الصغار. ترجمہ کیجئے، مرض کی تعریف کیجئے اور اس کے احکام تحریر کیجئے اور بتائیے کہ مریض کے کون کون سے تصرفات کیجئے اور کون کون سے موقوف رہتے ہیں اور یہ بھی بتائیے کہ یہ احکام ہر مرض کے ہیں یا کسی خاص مرض کے اور ولما تولی الشرع الایصالع سے مصنف کس اعتراض کا جواب دینا چاہتے ہیں۔

عن: - ص: ۱۷۹، ۱۸۰ - واما الجهل فانواع اربعة جهل باطل بلا شبهة وهو الکفر (الى) فی الآخرة ايضاً، جهل کے انواع اربعہ مدد امثلہ تحریر کیجئے، جهل کی کون کی نوع آخرت میں غدر بنی کی صلاحیت رکھتی ہے اور کون کی نوع غدر بنی کی صلاحیت نہیں رکھتی۔

عن: - ص: ۱۸۲ - والثالث جهل يصلح شبهة (الى) فی موضع الاشتباہ. عبارت کا ترجمہ کیجئے اور بتائیے کہ عوارض مکتبہ کے ذیل میں مصنف نے جہالت کی کتنی قسمیں بیان فرمائی ہیں اس تیری قسم پر مال و ماعلیہ کے ساتھ روشنی ڈالنے۔

عن: - ص: ۱۸۲، ۱۸۳ - وکذا جهل الوکیل والماذون (الى) علی ماعرف، اعراب لگا کر ترجمہ کیجئے۔ مذکورہ عبارت کی توضیح کرتے ہوئے جهل کی انواع اربعہ بیان کیجئے اور بتائیے کہ مذکورہ بالا امثلہ جهل کی کس قسم کے تحت ہیں

عن: - ص: ۱۹۱ - فاذاتوا ضععاً علی الہزل باصل الیع ینعقد الیع فاسدا (الى) مقدر بالثالث. ہرل کی تعریف کیجئے

اور مندرجہ بالا عبارت میں انشاء تصرف میں ہرzel کی جس قسم کا حکم بیان کیا گیا ہے اس کی توضیح کرتے ہوئے عبارت بالا کا ترجمہ اور مطلب واضح کیجئے۔

عن: - ص: ۲۰۲ - واما الکافر اذا تکلم بكلمة الاسلام وبرأعن دینه هازلاً يجب ان یحکم بایمانه کالمکره لانه بمنزلة انشاء لا يحتمل حکمه الردو والترaxی، عبارت کا مطلب واضح کرتے ہوئے جد اور ہرzel کی تعریف کیجئے۔

عن: - ص: ۲۰۳ - واما السفیہ (الی) فلا يحتمل المقالیة، ترجمہ اور مطلب بیان کیجئے اور منع المال عن المفیہ سے جس اعتراض کا جواب دیا ہے اس کی وضاحت کیجئے۔

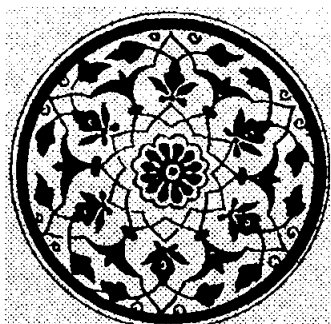
عن: - ص: ۲۰۹ - واما لا کراہ فنوعان کامل یفسد الاختیار ویوجب الالجاء وفاصر یعدم الرضا و لا یوجب الالجاء، اکراہ کی تعریف کیجئے اور اکراہ کے اقسام بیان کیجئے اور بتائیے کہ اکراہ کامل اور قاصر کا اثر قول و فعل، رضا و اختیار پر کیا ہوتا ہے مسئلہ کی مثالوں سے وضاحت کیجئے۔

عن: - ص: ۲۲۱ - هذا عندنا وقال الشافعی تصرفات المکرہ (الی) فبطل اصلًا، ترجمہ اور مطلب لکھ کر مسئلہ کی مثالوں سے توضیح کیجئے اور بتائیے کہ احناف کا شافعی کے اس مسئلہ کے کن کن اجزاء میں اختلاف ہے اور کیا؟

عن: - ص: ۲۲۵ - حروف معانی میں اصولیں کن کن حروف کا ذکر کرتے ہیں اور ثبوت حکم میں ہر ایک کو کیا حیثیت دی ہے نیز حروف معانی کو فقهاء دینی کتابوں میں کیوں بیان کرتے ہیں جبکہ یہ کام نجات کا ہے۔

عن: - ص: ۲۲۱ - ولهذا لوحلف لا يتكلم فلا نا او فلا نا (الی) کلمہا جمیعاً، ترجمہ اور مطلب تحریر کرنے کے بعد بتائیے کہ یہ کس قاعدہ پر تحریر ہے۔

عن: - ص: ۲۵۰ - من و ما و کلمات تدخل (الی) لیس معه غیرہ، نکورہ چاروں کلمات اصلہ کلمات شرط ہیں یا کلمات شرط میں داخل ہیں کلمات شرط کیلئے ضروری ہے کہ افعال پر داخل ہوں حالانکہ لفظ کل اسم پر داخل ہوتا ہے مصنف نے اس شہر کا کیا جواب دیا ہے تحریر کیجئے؟



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## بَابُ الْاجْمَاعِ

إِخْتَلَفَ النَّاسُ فِيْمَا نَعْقِدُ بِهِمُ الْاجْمَاعُ قَالَ بَعْضُهُمُ الْاجْمَاعَ إِلَالِاضْتِعَا  
وَقَالَ بَعْضُهُمُ الْاجْمَاعَ إِلَالِاهْمِلِ الْمَدِيْنَةِ وَقَالَ بَعْضُهُمُ الْاجْمَاعَ إِلَالِعِتْرَةِ الَّتِي  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعِنْدَنَا أَنَّ الْجَمَاعَ عُلَمَاءُ كُلِّ عَصَمِيْرِ مِنْ أَهْلِ الْعَدَدِ السَّيِّدِ وَ  
الْأَعْتَهَادِ حَجَّةُ وَكَاعِدَةُ لِقَلْتَهُ الْعُلَمَاءُ وَكَثُرَتْهُمُ وَلَا بِالثَّبَاتِ عَلَى ذَلِكَ حَتَّى  
يَمُوْتُوا وَلَا لِمُخَالَفَتِهِ أَهْلِ الْهُوَى فِيمَا نِسِّبُوا إِلَيْهِ إِلَى الْهُوَى وَلَا لِمُعَالَفَتِهِ مِنْ  
لَرَائِي لَهُ فِي الْبَابِ إِلَيْهِمَا يَسْتَغْفِرُ عَنِ الرَّأْيِ،

**ترجمہ** | باب الاجماع، لوگوں کا اس بات میں اختلاف ہے کہ کن لوگوں سے اجماع منعقد ہوتا ہے، بعض حضرات  
نے کہا ہے کہ اجماع صرف صحابہ کا معتبر ہے اور بعض حضرات نے کہا ہے کہ اجماع صرف اہل مدینہ کا  
معتبر ہے اور بعض حضرات نے کہا ہے کہ اجماع صرف آہل بنی اہل نبی کی مخالفت کا اعتبار ہے اور ہمارے نزدیک صحیح یہ ہے کہ  
ہر زمانہ کے شفیق اور مجتہد علماء کا اجماع معتبر ہے اور نہ تو علماء کی قلت اور کثرت کا اعتبار ہے اور نہ موت تک اس  
(اجماع) پر قادر ہے اور نہ ایسے امریں اہل ہوئی کی مخالفت کا اعتبار ہے کہ جس کی وجہ سے انکو اہل ہوئی  
کہا گیا ہے اور ایسے لوگوں کی مخالفت کا بھی کوئی اعتبار نہیں ہے کہ جو اس باب میں صاحب الرائے نہیں ہیں میں البتہ  
ایسے امریں غیر صاحب الرائے کی مخالفت معتبر ہو گی جنہیں رائے کی حاجت نہیں ہے۔

**تشریح** | باب الاجماع: مصنف علیہ الرحمہ سنت کی بحث سے فارغ ہونے کے بعد اجماع کی بحث شروع  
فرما رہے ہیں۔

اجماع کی لغوی تعریف: اجماع کے لفظ میں دو معنے ہیں عزم اور اتفاق، اگر کوئی شخص کسی امر کا پختہ  
ارادہ کر لیتا ہے تو کہا جاتا ہے اجماع فلان علی کذا، اسی طرح جب قوم کسی امر پر متفق ہو جاتی ہے تو کہتے ہیں

اجماعِ القوم علیٰ کذما، یعنی قوم نے اس بات پر اتفاق کر لیا، دونوں میں میں فرق یہ ہے کہ پہلے میں ایک شخص سے بھی متصور ہو سکتے ہیں اور دوسرے میں کیلئے کم از کم دو شخصوں کا ہونا ضروری ہے، دوسرے معنی اصطلاحی معنی کے لئے زیادہ مناسب ہیں۔

اجماع کی اصطلاحی تعریف: صدر الشریعہ کے نزدیک تعریف یہ ہے، «ہو اتفاق المجتہدین الصالحین من امت محمد بن عبد وفاتہ فی عصر من الاعصار علی حکم شرعی، اتفاق سے قول آیا فغلایا اعتقاداً باعتبار الملة الخلوک اشتراک مراد ہے۔

فواز قیود: تعریف میں مجتہدین کی قید سے غیر مجتہدین (عوام) خارج ہو گئے پس اگر صرف عوام کسی امر پر اتفاق کر لیں تو اس کا اعتبار نہ ہو گا، صالحین کی قید سے غیر صالحین کا اجماع خارج ہو گیا، المجتہدین پر الف لام استعانتی ہے اسکے بعد بعض مجتہدین کے اجماع سے احتراز ہو گیا، اور من امۃ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی قید سے ام مبالغہ کے مجتہدین کا اجماع خارج ہو گیا، اسلئے کہ اجماع کا دلیل ہونا اسی امت کے ساتھ خاص ہے اسلئے کہ اپنے فرمایا ہے: «الجمع امتی علی الفلاحت»، اور بعد وفاتہ کی قید سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ حیات کا اجماع خارج ہو گیا اسلئے کہ اگر آپ نے بھی اس اجماع کی موافقت کی تو جو آپ کا قبول ہے اور اگر آپ نے مخالفت کی تو اجماع کا کوئی اعتبار نہیں ہے اور فی عصر من الاعصار کی قید سے اس دہم سے احتراز ہو گیا کہ امت محمدیہ کے ہر نماز کی قیامت تک کے تمام مجتہدین کا اجماع معتبر ہے اسلئے کہ اگر ہر زمانے کے تمام مجتہدین کا اجماع مراد یا جائے تو اجماع کا ثبوت تبلیغی سامنہ ہو یہی نہیں سکتا اسلئے کہ جیسے مجتہدین کا اجماع قبل القیامۃ تمکن نہیں ہے اور قیامت کے بعد اجماع کی حاجت نہیں، اور عصر سے مراد اس شخص کا زمانہ ہے کہ ہواں حادثہ کے وقوع کے وقت مجتہد ہو ایسے شخص کا اعتبار نہ ہو گا کبھی وقوع کے بعد مجتہد ہوا ہو، اور علی حکم شرعی کی قید سے حکم غیر شرعی پر اتفاق خارج ہو گیا مثلاً السقونیاء مہل جمال گوٹا کے دست اور ہونے پر اتفاق ہے مگر یہ اتفاق اجماع شرعی نہیں ہے اس لئے کہ جس حکم پر اجماع ہے وہ شرعی نہیں بلکہ ممکن ہے لہذا ایسے اجماع کا ممکن کافر نہ ہو گا، ابن سبکی وغیرہ نے علی حکم شرعی کی بجائے علی امر من الامور کہا ہے تاکہ ایک امور شرعیہ وغیرہ شرعیہ دونوں داخل ہو جائیں، اسکا مطلب یہ ہو گا کہ ایسے امور میں بھی مجتہدین کی ابیان حضوری ہو گی جو شرعی نہ ہوں جیسا کہ تدبیر جوش وغیرہ، مصنف علیہ الرحمہ کے نزدیک اجماع کی جو صحیح تعریف ہے اس سے اس بات کی طرف اشارہ معلوم ہوتا ہے کہ اجماع کے لئے مجتہد ہونا ضروری نہیں ہے اسلئے کہ مصنف نے اجماع علما، کل عصر کا لفظ اختیار کیا ہے، مصنف علیہ الرحمہ کے نزدیک اجماع مانع تعریف یہ ہو گی، «ہو اتفاق فی کل عصر علی امر من الامور من جیسیں من ہو اصل من اذہ الامۃ،

معترزلہ و خارج وغیرہ کے نزدیک اجماع بحث نہیں ہے، علماء جہود کے نزدیک اجماع بحث قطعی ہے، معترزلہ

خارج اور اکثر معتزل کے نزدیک اجماع جوت ہنیں ہے، ان کا استدلال یہ ہے کہ اجماع کا وقوع محال ہے اسلئے کہ علماء کے اقوال کا ان کے دیار و امکن کے بعد ہونے کی وجہ سے ضبط کرنا ممکن ہنیں ہے بلکہ مشرق کے محدثین مغرب کے محدثین کو اور مغرب کے مشرق کے محدثین کو جانتے بھی ہنیں ہیں چہ جائیکہ کسی حادثہ ان کے اقوال کی معرفت حاصل ہو۔

معزلہ وغیرہ کے استدلال کا جواب: اس کا جواب یہ ہے کہ جب اخبار مستفیضہ میں اجماع مقصور ہے تا حکام میں بھی ممکن ہوگا، اخبار مستفیضہ میں اجماع کا جو سبب دائی ہے احکام کے اجماع کا بھی وہی سبب دائی ہے، اس کے علاوہ بھروسہ کا استدلال کتاب و سنت و عقل سے بھی ہے۔

کتاب اللہ سے استدلال: قال اللہ تعالیٰ وَمَنْ يَشَاءُنَّ لِهِ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُوْمِنِنَ نَوْلَمَا تَوَلَّ وَلَفْصِلَهُ جَهَنَّمْ وَسَادَتْ مَهِيرَ، مذکورہ آیت میں جس طرح آپؐ کی مخالفت پر جہنم کی وعید فرمائی گئی ہے اسی طرح غیر سبیل المومنین کی اتباع پر بھی وعید فرمائی گئی ہے، مطلب یہ ہے کہ خیط طرح مخالفت رسول حرام ہے اسی طرح غیر سبیل المومنین بھی حرام ہے لہذا اتباع سبیل المومنین کا وجوہ ثابت ہوگیا اور مومنین کی سبیل ہی اجماع ہے وہوا المطلوب، وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِّلْمُتَّقِينَ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَرْفُوْا، اس آیت میں تفرقے سے منع کیا گیا ہے اور خلاف اجماع تفرقہ ہے۔

سنت سے استدلال: وَهَنَامْ رَوَاهِيْنِ بُوكَهُ مُخْلِفُ الْفَاظَاتِ سَاتِهِ اسْ امْتَ کَ خُطَاطَتِ سَعْدَتِ رِدَالَاتِ کرتی ہیں اجماع امت کو ثابت کرتی ہیں ان روایات میں سے چند یہ ہیں (۱) الْجَمِيعُ امْتٌ عَلَى الْفَضَالَاتِ (۲) لَمْ يَكُنَ اللَّهُ تَعَالَى جَمِيعُ امْتٍ عَلَى الْفَضَالَاتِ مَارَاهُ الْمُوْمِنُ حَسَنٌ فِيْنُو عَنْدَ اللَّهِ تَعَالَى حَسَنٌ (۳) عَلَيْكُمُ السَّوَادُ اعْظَمُ، اور ایک روایت میں اتَّبُوا السَّوَادُ اَعْظَمُ فَانَّ مِنْ شَدَّدَ فِي النَّارِ، رَوَاهُ التَّرمِذِیٌّ، (۴) مِنْ خَرْجِ مِنْ اَجْمَاعَتِ قِدْرَتِ شَرِبِ نَفْدِ خَلْجِ رَقْبَةِ الْاِسْلَامِ عَنْ عَنْقِهِ، رَوَاهُ اَحْمَدُ وَابْدَاؤُ وَجَوْهَرُ جَمَاعَتِ الْمُسْلِمِينَ بِعَقْدِ اِيْكَ بَاشْتَ بَھِی نِكْلَ گیا اس نے اپنی گُردَن سے اسلام کا قلادہ نکال دیا، مذکور احادیث سے صحابہ و تابعین اجماع پر بالاتفاق استدلال کرتے رہے ہیں۔

عقل سے استدلال: یہ بات دلیل قطعی سے ثابت ہو چکی ہے کہ آپؐ خاتم الانبیاء میں اور آپؐ کی شریعت دائی ہے اگر کوئی ایسا حادثہ ہیش اچھا رکہ کہ جسیں کتاب و سنت کی نفس قاطع نہ ہو تو اسی صورت میں امت کا اس حادثہ کے حکم پر اجماع موجب قطعی ہوگا۔

فائدہ: قائلین اجماع کے درمیان اس امر میں اختلاف ہے کہ اجماع آیا جوت قطعی ہے یا ظنیہ، اکثر کے نزدیک جوت قطعی ہے کما ذہب الیہ صاحب البیان و صاحب الاحکام، بعض حضرات ظنیہ کے قائل ہیں کہ ذہب الیہ صاحب المکحول، اختلف الناس الخ؛ مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے قائلین جویں اجماع کے درمیان اختلاف

ذرا ہب کو بیان کرنا چاہتے ہیں اسکیلئے میں ذہبہ ہیں، پہلا ذہب داؤ دین میں ظاہری اور ان کے متعین کا ہے اور ایک روایت احمد بن حنبل کی بھی ہے اور وہ یہ ہے کہ اجماع صرف صحابہ ہی کا معتبر ہے اور ان حضرات کا پہلا استدلال یہ ہے کہ اللہ کے قول نعمت خیر امۃ انجزت للناس، اور کذلک جعلناک امۃ و سلطاؤ امۃ کے صحابہ ہی مخالف ہیں اسلئے کہ خطاب حاضرین کو ہے نہ کہ معدوین کو اور غیر صحابہ خطاب کے وقت محدود تھے، دوسرا استدلال یہ ہے کہ جو احادیث صحابہ کی شناصہ دافت پر دلالت کرتی ہیں وہ صحابہ کے ساتھ خاص ہیں، تیسرا استدلال یہ ہے کہ اجماع میں تمام کا اتفاق ضروری ہوتا ہے اور دو صحابہ میں تو ممکن ہے لیکن صحابہ کے بعد کے تمام حضرات کا اتفاق تمکن نہیں ہے چونکہ یہ حضرات مشرق و مغرب کے دور روز اسلام کو ملکوں میں منتشر ہو گئے تھے۔

پہلے استدلال کا جواب: ہم اس بات کو تسلیم نہیں کرتے کہ آیت یعنی خیر امۃ میں خطاب صحابہ کے ساتھ مخصوص ہے ورنہ تو لازم آئے گا کہ ذکورہ آیت کے نزول کے وقت موجود صحابہ کے انتقال کے بعد اجماع منعقد نہ ہو اس لئے کہ اس صورت میں صحابہ کی موت کی وجہ سے جمیع صحابہ کا اجماع متحقق نہ ہو گا لہذا وہ اجماع جمعت نہ ہو گا، نیز اس سے یہ بھی لازم آتا ہے کہ ذکورہ آیت کے نزول کے بعد جو صحابہ ایمان لائے ان کا اجماع معتبر نہ ہو اسلئے کہ وہ ذکورہ آیت کے نزول کے وقت صحابی نہیں تھے لہذا وہ مخاطب بھی نہ ہوئے اور جب مخاطب نہ ہوئے تو ان کا اجماع بھی معتبر نہ ہو گا، نیز یہ بھی لازم آئے گا کہ صحابہ کے بعد کے لوگ احکام کے مخاطب بھی نہ ہوں اسلئے کہ وہ احکامی آیات کے مخاطب نہیں تھے۔

دوسرا استدلال کا جواب: شمار صحابہ اس بات کی متفاہی نہیں ہے کہ غیر صحابہ اسکی شریک نہ ہوں بلکہ بہت کی احادیث ایسی وارد ہوئی ہیں کہ جو قیامت تک آنے والی امت کی عصمت پر دلالت کرتی ہیں۔

تیسرا استدلال کا جواب: اس کا جواب سابق میں گز رچکا ہے کہ جب اخبار مستفیضہ میں اتفاق ممکن ہے تو احکام شرعیہ میں کیوں نہیں ہے جو اسباب اخبار مستفیضہ پر اتفاق کے ہیں وہی اسباب احکام پر اتفاق کے بھی ہیں۔

دوسراءذہب: و قال بعضهم لا اجماع الا لآل المدينته، یہ ذہب امام مالک سے مردی ہے، امام مالک کو

نے فرمایا کہ اہل مدینہ کسی امر پر متفق ہو جائیں تو پھر غیر کے اختلاف کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔

ام مالک کا استدلال اس حدیث سے ہے جیسیں آپ نے فرمایا ہے۔ ان المدینۃ کا لکیر تفہیم خبیثا، روایۃ الشیخ ام مالک کے لئے ایسا ہی ہے جیسا لو ہے کے لئے بھی، بھی میں تپ کر جس طرح لوہا پاک صاف ہو جاتا ہے اسی طرح مدینہ اہل مدینہ کو خبیث سے پاک و صاف کر دیتا ہے اور خطاب بھی ایک قسم کا جب ہے لہذا اخطار سے بھی پاک کر دیتا ہے اور جب ان سے خطاب غیری ہو گئی تو احوال ان کا اتباع ضروری ہو گا۔

دوسرا استدلال یہ ہے کہ مدینہ منورہ دار بحیرت ہے نیز آپ کی آرامگاہ ہے نیز مہبط جبر ایں و مجمع الصحابة

ہے، اس کا جواب یہ ہے کہ جو کچھ ذکور ہوا وہ مدینہ اور اہل مدینہ کی فضیلت پر تو دلالت کرتا ہے مگر غیر اہل مدینہ کی فضیلت کی نفع نہیں کرتا اور نہ اس اجماع کے اہل مدینہ کے ساتھ اختصاص پر دلالت کرتا ہے جو باب اجماع میں معتبر ہے، جس طرح مکہ المکرمہ باوجود اپنی بہت سی شرافت و کرامتوں کے نیز مولود بنی و مولیں اسماعیل ہونے کے اس اجماع کے اختصاص پر دلالت نہیں کرتا جو اجماع کے لئے ضروری ہے، اس کے علاوہ کسی مقام پاشندوں کے اجماع میں اس مقام کی کوئی تاثیر اور دخل نہیں ہوتا بلکہ اعتبار علم و اجتہاد کا سمتا ہے اس بارے میں مکی اور مدنی شریعتی و غربی سب برابر ہیں، اور بعض حضرات نے یہ بھی کہا ہے کہ مدینہ منورہ کی فضیلت کا مطلب یہ ہے کہ اہل مدینہ کی روایت غیر پر مقدم ہوگی۔

تیسرا ذہب: قال بعضهم لا اجماع الاعترة البني، یہ ذہب فرقہ نزیدیہ اور روافیض میں سے فرقہ امامیہ کا ہے ان حضرات کا ذہب یہ ہے کہ اجماع صرف آپ کے عزیز واقارب ہی کا معتبر ہے ان کے علاوہ کسی کا بھی اجماع معتبر نہیں ہے اور نہ ان کے اختلاف کا کوئی اعتبار ہے، ان حضرات کا استدلال بھی کتاب و سنت و عقل سے ہے،

کتاب اللہ سے استدلال پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے عترت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں فرمایا ہے۔ انہایرید اللہ یذہب عنکم الرجس اہل البیت و لیطہر کم تھیم اے۔ اللہ تعالیٰ نے کلمہ حصر کے ساتھ اہل بیت سے رجس کی نفع فرمائی ہے اور رجس خطاب ہے لہذا یہ بات ثابت ہوئی کہ اہل بیت خطاب میں مخصوص ہیں لہذا ان کا قول حکایتی ہو گا، اور اہل بیت علی، فاطمہ حسن، حسین رضی اللہ عنہم ہیں جیسا کہ اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ جب ذکورہ آیت نازل ہوئی تو آنحضرت نے چادر مبارک میں پانچوں حضرات کو لپیٹ کرفہ میا ہو۔ لا اعلیٰ میتی۔

اور سنت سے استدلال یہ ہے، قال علیہ السلام۔ ان تارک فیکم ما ان تسلکتم بہ لکن تخلوا کتاب اللہ و عترتی، وجہ استدلال یہ ہے کہ آپ نے خلافت اور گمراہی سے بچانے والی چیزوں کو دو میں محصور فرمادیا ہے اور وہ میں کتاب اللہ و عترت رسول اے لہذا ان کے علاوہ میں جنت نہ ہوگی۔

عقل سے استدلال اس طرح کرتے ہیں کہ بھی حضرات نبی شرافت کے ساتھ مخصوص ہیں اہل بیت رسول میں معدن بیوت ہیں، کثرت مخالفت کی وجہ سے آپ کے افعال و اسباب تشریف سے زیادہ واقف ہیں لہذا ان حضرات کا قول معتبر ہو گا۔

اول استدلال کا جواب، اول استدلال کا جواب یہ ہے کہ بقول آپ کے رجس سے مراد خطاب ہے مسلم نہیں ہے بلکہ آیت ذکورہ انہایرید اللہ اے۔ آپ کی ازواج مطہرات سے دفعہ پہمتوں کے لئے نازل ہوئی ہے جیسا کہ آیت کے سیاق سے معلوم ہوتا ہے اور وہ سیاق یہ ہے "یا نساء البُنیِّ لِتَنَکَّرُ مِنَ النَّسَاءِ"۔

دوسرے استدلال کا جواب، حضرت علی اور دیگر اہل بیت کو چادر میں پیٹنا اس بات پر دلالت نہیں کرتا کہ ازواج مطہرات اہل بیت میں داخل نہیں ہیں، اس کے علاوہ مذکورہ حدیث جس سے آپ استدلال کرتے ہیں وہ از قبیلہ احادیث ہے جو کہ آپ حضرات کے نزدیک قابل عمل بھی نہیں ہے چنانچہ قابل استدلال ہو۔ اور اگر یہ مذکورہ حدیث کو قابل عمل تسلیم بھی کر لیں تو اس حدیث کی باعتبار نقل صحت مسلم نہیں بلکہ نقل صحیح یہ ترک فیکم امریں نے قضوا مامکتم بہ کتاب اللہ و سنت رسولہ، رواہ مالک نے موطا، اور اگر نقل کی صحت تسلیم کر بھی لی جائے تو ان حضرات کی روایت کے جھت ہونے پر محمول ہوگی۔

تیسرا استدلال کا جواب: شرافت نبی کا اجتہاد میں کوئی داخل نہیں ہے بلکہ اہمیت اور وقت نظر کا اعتبار ہوتا ہے اب رہا آپ کی صحبت اور مخالفات کا تفصیل ہونا تو اس امر میں دیگر حضرات بھی شریک ہیں لہذا اتنا اہل بیت ہی کا قول بحث نہ ہو گا، اور اکابر ایسی ری ہوتی جیسا کہ آپ کہتے ہیں تو حضرت علی ربانی مخالفت کرنے والوں سے کہا سکتے تھے کہ میں پونک مخصوص ہوں لہذا امیر اقوال معتبر ہو گا حالانکہ آپ کی مخالفت کرنے والے بھی کثیر تھے۔

وَالصَّحِيحُ عِنْدَنَا لِزَرْ مَصْفُ عَلَيْهِ الرَّحْمَنُ مَذْبَبُ صَحْنِ كَوَبِيَانَ كَرَتَتْ ہُوَنَتْ فَرَمَتْ ہُوَنَتْ مَنْ كَرَرْ زَيَانَكَ اَيْسَى عَلَمَارِكَا اِجْمَاعَ معتبر ہے جو کہ ثقہ اور اہل اجتہاد ہوں اسلئے کہ جو دلائل صحیت اجماع پر دلالت کرتے ہیں وہ عام میں ایسیں نہ تو اہل مدینہ کی خصوصیت ہے اور نہ اہل بیت و اصحاب بھی کی بلکہ اہل عدالت کا اجماع کافی ہے اسلئے کہ فاسق اور بیت داع کا قول بحث نہیں ہے حالانکہ اجماع بحث ہے اور اگر معاملہ ایسا ہو کہ ایسیں رائے کی ضرورت ہو تو مجتہد ہونا بھی ضروری ہے جیسا کہ زکاح و طلاق و عتاق کے احکام مذکورہ امور میں مجتہدین کے اتفاق سے اجماع منعقد ہو جائے کیونکہ عوام کی موافقت و مخالفت کا اعتبار نہ ہو گا البتہ جن امور میں رائے کی حاجت نہ ہو جیسا کہ نقل قرآن اور احادیث کی رکھات تو ایسے امور میں خواص و عوام کا اجماع ضروری ہے یہاں تک کہ اگر کسی ایک نے بھی مخالفت کر دی تو اجماع منعقد نہ ہو گا۔

وَلَا عِبْرَةُ اَعْلَمَارٍ وَكُشَّبِهِمْ، اس عبارت سے مصنف کا مقصد یہ ہے کہ جہوڑ کے نزدیک اجماع کیلئے کوئی عدد مخصوص نہیں ہے بلکہ تعداد حد تواتر کو پہنچنے یا زیاد پہنچنے اجماع منعقد ہو جائے گا البتہ بعض حضرات کے نزدیک اجماع کے لئے اجماع کرنے والوں کا حد تواتر تک پہنچا ضروری ہے جیسا کہ اہل اخیر میں اور ان کے مبلغین کا یہی مذہب ہے اس لئے کہ جب تعداد حد تواتر تک پہنچ جائے گی تو اتفاق علی الخطا ناممکن ہو جائے گا، جہوڑ علامہ کی دلیل یہ ہے کہ اجماع کا بحث ہونا یہ امت محمدیہ کی فضیلت اور عصمت کے طور پر ہے لہذا اس کے لئے عدد کی شرط نہ ہو گی۔

وَلَا بِالثَّبَاتِ عَلَى ذَلِكَ حَتَّى يُكَوَّنَ، مصنف علیہ الرَّحْمَنُ اس عبارت سے بعض حضرات کے اس قول کو رد کرنا چاہئے ہیں کہ انقاد اجماع کیلئے اجماع کرنے والوں کا اپنی موت تک اس اجماع پر قائم رہنا شرط ہے اسلئے کہ زندگی میں اجماع سے رجوع کرنے کا احتمال ہے اور جب انتقال ہو جائے گا تو رجوع کرنے کا احتمال ختم ہو جائے گا۔

حاجل یہ ہے کہ بعض حضرات کے نزدیک مجتمعین کے زمانہ کا ختم ہونا صحت اجماع کے لئے شرط ہے اور مصنفوں کے نزدیک شرط نہیں ہے اسلئے کہ اجماع کا جھٹ ہونا کتاب و سنت سے بلا شرط مطلقاً ثابت ہے انقراف عصر مجتمعین یا عدم انقراف کی شرط نہیں ہے بلکہ نہ صور تو اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ جس طرح اجماع بعد انقراف عصر مجھت ہے قبل انقراف عصر بھی مجت ہے اگر انقراف عصر کی شرط لگاتی گئی تو یہ زیادتی ہو گی اور زیادتی نہ ہے۔

احصل، احصل یہ ہے کہ مذکورہ مسئلہ میں چار اقوال ہیں (۱) انعقاد اجماع کے لئے انقراف عصر مجتمعین کی مطلقاً شرط نہیں ہے یہاں تک کہ اگر کسی مسئلہ پر اتفاق کر لیا اگرچہ اتفاق ایک ساعت کے لئے ہی کیوں نہ ہو تو پھر اسے رجوع کرنا جائز نہیں ہے یہ جہوں علماء کا ذہب ہے نیز اصحاب شافعی و حنفی و اشاعر و مغززہ کا بھی ہی ذہب ہے، (۲) انعقاد اجماع کے لئے انقراف عصر مجتمعین مطلقاً شرط ہے یہاں تک کہ اجماع کے بعد بعض کا یا سب کا رجوع کرنا جائز ہے اسی طرح غیر عصر مجتمعین کی مخالفت کرنا بھی جائز ہے لشکریک عصر مجتمعین میں سے کوئی فرد باقی ہو اور اگر عصر مجتمعین کا کوئی فرد باقی نہیں رہا تو رجوع اور مخالفت درست نہیں ہے یہ ذہب امام احمد بن حنبل کا ہے۔ (۳) صرف اجماع مکونی میں انقراف عصر شرط ہے نہ کہ اس کے علاوہ میں، یہ ذہب ابو الحاق اسفاری اور صاحب الاحکام کا ہے (۴) اگر اجماع کی سند قیاسی ہو تو انقراف عصر شرط ہے اور اگر منصوص ہو تو شرط نہیں ہے یہ ذہب امام الحرمین کا ہے مختار اور پسندیدہ ذہب اول ہی ہے۔

والمخالفۃ اہل الہوی فیما یجوب اے الہوی، اس کا عطف بھی لقلة العلماء پر ہے اور ولاعبرۃ کے تخت میں داخل ہے مطلب یہ ہے کہ جس طرح انعقاد اجماع کے لئے علماء کی قلت اور کثرت کا کوئی اعتبار نہیں ہے اس طرح اہل ہدایت کی مخالفت کا بھی کوئی اعتبار نہیں ہے یعنی بدعتی کی مخالفت کے باوجود اجماع منفرد ہو جائے گا، بدعتی اور اہل ہوئے کی مخالفت کا معتبر نہ ہونا اسی امر میں ہے کہ جس کی وجہ سے وہ بدعت کی جانب مسروب ہو اسے مثلاً جب تفصیلات ابی بکر پر اجماع منفرد ہو گیا تو اس مسئلہ میں روافض کا اختلاف غیر معتبر ہے اسلئے کہ روافض اسی مخالفت کی وجہ سے کی روافض کی طرف مسروب ہیں البتہ اس مسئلہ کے علاوہ کسی اور مسئلہ میں اختلاف کریں گے تو اس اختلاف کا اعتبار ہو گا۔

تفصیل مقام م مقام کی تفصیل یہ ہے کہ مجتہد بدعتی کی پدعت مفہومی اے الکفر ہو جیسا کہ مجسم یہ جوکہ اللہ تعالیٰ کیسے جسم ثابت کرتے ہیں اور غالباً روافض جو کہ شیخن پر سب و شتم کرتے ہیں یہ کافر کے ماندہ ہیں ان کے قول کا قطعاً اعتبار نہیں ہے اور اگر مفہومی اے الکفر نہ ہو اسکی تین قول ہیں (۱) اس کے قول کا مطلقاً اعتبار نہیں (۲) مطلقاً اعتبار ہے (۳) خود اس کے حق میں اعتبار ہے غیر کے حق میں نہیں لہذا اجماع اس کی مخالفت کے ساتھ اس کے خلاف جھت نہیں ہو گا البتہ غیر پر جھت ہو گا (۴) شمس الامم نے فرمایا ہے کہ اگر صاحب الہوی بدعوت نہ دیتا ہو لیکن اس کا بدعوتی ہونا مشہور ہو تو اس کا قول اس امر میں کہ جیسی اسکی تفصیل کی گئی ہے مجتہد نہ ہو گا، مصنف علیہ الرحمہ بھی اسی قول کی طرف مائل ہیں اس لئے کہ ایسا شخص امت میں داخل ہے اگرچہ وہ

فائز ہے اور برعکس اور فائز ہونا اہمیت اجتہاد میں مغل نہیں ہے اور اول قول کی طرف محققین مائل ہیں اور کہتے ہیں کہ وہ فائز ہے وہ علی الاطلاق امت سے نہیں ہے بلکہ امت دعوت سے ہے نہ کہ امت اجابت سے اسلئے کہ فائز کی وجہ سے اسکی عدالت ساقط ہو گئی ہے لہذا کافر کے ماندہ اسکا قول بھی معتبر نہ ہو گا۔

وَالْمُخَالَفَةُ مِنَ الارَادِ لِفَيَ الْبَابُ لِمَ صَنَفَ عَلَيْهِ الرَّجُمُ اس عبارت سے یہ واضح کرنا چاہتے ہیں کہ احکام کی دو قسمیں ہیں اول وہ احکام جو جماعت علماء مجتہدین کے ساتھ خاص ہیں دوسری قسم وہ ہے کہ جمیں علماء اور عوام دونوں شریک ہیں اگر احکام از قسم اول ہوں تو علماء مجتہدین کا اجماع معتبر ہو گا ایسیں عوام کی مخالفت کا اعتبار نہ ہو گا اور ایسے علماء کی مخالفت کا بھی کوئی اعتبار نہ ہو گا جو اہل الرائے نہ ہوں، اور اگر احکام از قسم ثالی ہوں تو اجماع کے لئے عوام اور خواص دونوں کا اجماع معتبر ہو گا یہاں تک کہ بعض عوام کی مخالفت کی وجہ سے بھی اجماع منعقد نہ ہو گا جیسا کہ نقل قرآن و احادیث رکھات اسلئے کہ ذکورہ دونوں باتوں میں رائے و اجتہاد کی ضرورت نہیں ہے۔

ثُمَّاَجْمَاعُ عَلَى عَلَى عَلَى تَبَنَّى الْأَقْوَى، اِجْمَاعُ الصَّحَابَةِ نَصَّا لِلْاَلَّاتِ لِلْاَخْلَافِ فِيْ فَيْلَهُدُ  
اَهْلُ الْمَدِيْنَةِ وَعِنْدَهُ الرَّسُولُ عَلَيْهِ السَّلَامُ شَهَادَةُ الْذِي شَبَّتَ بِنَصِّ بَعْضِهِمُ وَ  
سَكُوتُ الْبَاقِيَنَ لِأَنَّ السَّكُوتَ فِي الدَّلَالَاتِ عَلَى التَّقْرِيرِ وَفِي النَّفَتِ،

**ترجمہ** پھر اجماع کے چند مراتب میں قوی ترین اجماع صحابہ کا ہے جو کہ صراحت کے ساتھ ہو اسلئے کہ ایکی کسی کا اختلاف نہیں ہے نیز ان میں اہل مدینہ اور آل رسول بھی شامل ہیں اس کے بعد دوسری درجہ اس اجماع کا ہے جو بعض صحابہ کی صراحت اور باقی کے سکوت کے ساتھ ہو اسکے کہ سکوت حکم کو ثابت کرنے میں صراحت ہے نہ کہ نفس،

**لکشمیح** اجماع جن حضرات کے ذریعہ منعقد ہو سکتا ہے ان کے بیان سے فارغ ہونے کے بعد اجماع کے درجات اور ارکان کو بیان کرنا چاہتے ہیں، جب طرح کتاب اللہ کے چار درجے ہیں جو کہ بعض بعضاً سے فوق ہیں مثلاً ظاہر، نفس، مفسر، حکم یا کتاب اللہ کے درجات، میں اسی طرح اجماع کے بھی مراتب کے اعتبار سے چار درجات ہیں۔

مصنف علیہ الرحمہ نے ذکورہ عبارت میں دو کو بیان فرمایا ہے سب سے اعلیٰ درجہ کا اجماع وہ ہے کہ صحابہ نے کسی بات پر صراحت اجماع کیا ہو مثلاً اس طرح کہا ہو، اجتنا علی کہذا، اس قسم کا اجماع افادہ یقین میں مثل آیت اور خبر متواتر کے ہے یہاں تک کہ ذکورہ اجماع کے منکر کی تکفیر کی جائے گی مثلاً حضرت ابو بکر صدیق کی خلافت پر اجماع،

ثُمَّ الْجَمَاعُ الَّذِي ثَبَّتْ بِنَصِّ الْبَعْضِ وَسَكُوتِ الْبَاقِينَ، مَصْنُفٌ عَلَيْهِ الْرَّجْهُ الْجَمَاعُ كَمَا دُوَسَرِيْ قَسْمٌ كَمَا يَبَيَّنُ كَرْنَا چاہتے ہیں اس کو اجماع سکوئی کہتے ہیں اسلئے کہ ایسیں بعض حضرات بعین کے صراحت اجماع کو رد نہیں کرتے بلکہ سکوت اختیار کرتے ہیں اسی وجہ سے اس کو اجماع سکوئی کہتے ہیں، جبکہ اس قسم کے اجماع کی جیت کے قارئیں میں مگر یہ اجماع اول اجماع سے کم درجہ کا ہے اسلئے کہ سکوت اثبات حکم پر دلالت کرتا ہے صراحت نہیں کرتا، اور دلالت صراحت سے کم درجہ ہوتی ہے، ام شافعیؓ سے متفق ہے کہ اجماع سکوئی اجماع نہیں ہے اور نہ قابل جمعت ہے اور یہی مذہب ہمارے اصحاب میں سے عیسیٰ بن ابیان کا ہے نیز اشعریہ میں سے ابو بکر باقلانی اور داؤ ذنابہر کی اور بعض مقتولہ کا ہے۔

ام شافعی و عیزہ کا استدلال: ان حضرات کا استدلال یہ ہے کہ سکوت بعض اوقات تائید کی بجائے دیگر امور کی وجہ سے بھی ہوتا ہے مثلاً خوف یا تلقیہ کی وجہ سے، حضرت ابن عباس نے جب عوول کے باطل ہونے کا قول ظاہر کیا تو بعض صحابہ معلوم کیا کہ آپ نے حضرت عمر کے سامنے یہ قول ظاہر کیوں نہیں کیا تھا تو حضرت ابن عباس نے فرمایا حضرت عمر بن الخطاب بہت رعب والے آدمی میں ان کے رعب کی وجہ سے اپنا قول ظاہر نہ کر سکا اسکے درستے نے مجھے بیان کرنے سے روک دیا، اس کے علاوہ اور بھی بہت وجہ سکوت کی ہو سکتی ہیں، اسی وجہ سے مذکورہ اجماع سکوئی ان کے نزدیک جمعت نہیں ہے۔

جبکہ اس کا استدلال، جبکہ اس کا استدلال یہ ہے کہ اگر انقاد اجماع کے لئے برائیک کی جانب سے قول اصرحت و موافقت ضروری قرار دیدی جائے تو اس سے یہ بات لازم آئے گی کہ اجماع ہی منفرد نہ ہو اسلئے کہ اہل عصر کا قول اجماع متصور نہیں ہے اس کی صورت توضیح ہی ہو سکتی ہے کہ اہل عصر میں فتویٰ شائع اور مشہور ہو جائے بعض قول اتفاق کر لیں اور بعض سکوت اختیار کر لیں، سکوت اختیار کرنے والے حضرات کے سکوت کو فائیں کی تائید کی خیال کیا جائے گا اسلئے کہ خلاف حق ہونے کی صورت میں سکوت جائز نہیں ہے بلکہ اخبار حق ضروری ہے۔

ثُمَّ الْجَمَاعُ مَنْ بَعْدَ الصَّحَابَةِ لَمْ يُظْهِرْ فِيهِ قَوْلٌ مَّنْ سَبَقَهُمْ مُخَالِفًا ثُمَّ الْجَمَاعُ هُمْ عَلَى قَوْلٍ سَبَقَهُمْ فِيهِ مُخَالِفٌ فَقَدِ اخْتَلَفَ الْعُلَمَاءُ فِي هَذَا الْفُصْلِ فَقَالَ بَعْضُهُمْ هَذَا الْأَيْكُونُ لِجَمَاعًا لِأَنَّ مَوْتَ الْمُخَالِفِ لَا يَبْطُلُ قَوْلَهُ،

**ترجمہ** پہسرا جماع کرنے ہے صحابہ کے بعد والوں کا بھی ایسے حکم پر کہ جیسیں ان کے سالین کا کوئی قول مخالف نہ ہو پھر اجماع کرنے ہے صحابہ کے بعد والوں کا ایسے قول پر کہ جیسیں سالین کا قول مخالف ہو اس

دائری صورت میں علماء کا اختلاف ہے چنانچہ بعض حضرات نے کہا ہے کہ یہ اجماع نہیں ہے اسلئے کہ مخالف کی موت اس کے قول کو باطل نہیں کرتی۔

**تشریح** مصحف علیہ الرحمہ اس عبارت سے اجماع کی تیسری اور چوتھی قسم کو بیان فرمائے ہیں تیسری قسم کا خلاصہ یہ ہے کہ صحابہ کے بعد والے حضرات نے کسی ایسے امر پر اجماع کر لیا کہ جسیں صحابہ سے کوئی قول مخالف یا موافق مردی نہیں ہے تو یہ اجماع بمنزلہ خبر مشہور کے ہو گا اور اس سے تین کافی مدد تو حاصل نہ ہو گا البتہ طائفت کا فائدہ ہو گا جیسا کہ خبر مشہور سے مثلاً من بعد الصحابة کا استصناع پر اتفاق کر لینا کہ اس بارے میں صحابہ سے کوئی قول مخالف یا موافق مردی نہیں ہے، صورت استصناع کی یہ ہے کہ سائی پر (آرڈر دیکر) کوئی شے بنوانا مثلاً ہونا بخوانا ایک چونکہ معدوم کی یہت ہے جو کہ اصول شرع کے مطابق جائز نہیں ہے مگر من بعد الصحابة کا جواز پر اجماع ہے لہذا اسائی پر کوئی شے بنوانا جائز ہو گا، مذکورہ اجماع یقین کا فائدہ اسلئے نہیں دیکا کہ وہ حضرات جو صرف صحابہ کے اجماع ہی کو اجماع مانتے ہیں ان کے نزدیک یہ اجماع ہی صحیح نہیں ہے لہذا اس اجماع کا مرتبہ پہلے اجماع سے کم ہو گا اسلئے کہ اس اجماع میں اختلاف کیوجے سے بشہ پیدا ہو گیا۔

ثامن اجماع علی قول سب قسم فیہ مخالف، یہ اجماع کی چوتھی قسم کا بیان ہے اس کی صورت یہ ہے کہ من بعد الصحابة اتابین وغیرہ کا کسی ایسے امر پر اجماع کر لینا کہ جسیں دور صحابہ میں اختلاف رونما ہوا ہو گو بعد میں ایک قول پر اتفاق ہو گیا ہو تو یہ اجماع رب سے کم درجہ کا اجماع ہے اور یہ بمنزلہ خبر واحد کے ہے جو کہ وجوب عمل کا تو فائدہ دیکا گکہ مفید علم نہ ہو گا البتہ قیاس پر مقدم ہو گا مثلاً ابتداء امام ولد کی یہت کے بارے میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ اور حضرت علیؓ کے درمیان اختلاف تھا حضرت عمر رضی اللہ عنہ اور حضرت علیؓ نے اس کے قاتل کے قاتل کے بعد میں عدم جواز پر اتفاق ہو گیا تھا،

صحابہ کے بعد والے اگر کسی ایسی مسئلہ میں کسی ایک قول پر اجماع کر لیں تو یہ اجماع رب سے کم درجہ کا ہو گا اسلئے کہ بعض حضرات اس اجماع کو درست نہیں لانتے مثلاً اکثر اصحاب شوافع اور عالم اہل حدیث اس طرف گئے ہیں کہ یہ اجماع ہی نہیں ہے بلکہ یہ مسئلہ اجتہاد یہ ہی رہے گا جیسا کہ صحابہ کے ابتدائی دور میں اجتہاد تھا، ان حضرات کی دلیل یہ ہے کہ مخالف کی موت کی وجہ سے اس کا قول باطل نہیں ہوتا ورنہ تو تمام مذاہب سابقہ باطل ہو جائیں گے۔

ہمارے مشارک کے درمیان بھی اس قسم کے اجماع کے بارے میں اختلاف ہے اکثر کے نزدیک نہ کرو اختلاف اجماع کے انقاد سے مانع نہ ہو گا اور ممن بعد الصحابة کے اجماع سے ماقبل کا اختلاف بھی مرتفع ہو جائیگا یہی ذریب مصنف کا بھی مختار ہے اور یہی صحیح ہے۔

وَعِنْدَنَا الجَمَاعُ عُلَمَاءٌ كُلُّ عَصْرٍ حَجَّةٌ فِيمَا سَبَقَ فِي الْخِلَافِ وَفِيمَا لَمْ يَسْبَقُ لِكُمْنَاهُ فِيمَا لَمْ يَسْبَقُ فِي الْخِلَافِ بِمَنْزِلَتِهِ الْمُشْهُودِ مِنَ الْمُدْيَثِ وَفِيمَا سَبَقَ فِي الْخِلَافِ بِمَنْزِلَتِهِ الصَّحِيفَةِ مِنَ الْأَحَادِيْحِ،

**ترجمہ** اور ہمارے علماء کے نزدیک ہر زمانے کے علماء کا اجماع جوت ہے خواہ اس مسئلہ میں اسی میں اختلاف واقع ہوا ہو یا نہ ہوا ہو البتہ ایسے مسئلہ میں اجماع کر جیں مابین (دور صحابہ) میں اختلاف نہ ہوا ہو، وہ اجماع بمنزلہ حدیث مشہور کے ہے اور ایسے مسئلہ میں اجماع کر جیں مابین میں اختلاف واقع ہوا ہو وہ بمنزلہ اخبار آحاد کے ہے۔

**تفسیر صحیح** مصنف علی الرحمہ ذکورہ عبارت سے ماہو اگر عن الاکثر کو بیان کرنا چاہتے ہیں جس کا خلاصہ یہ ہے کہ ہر زمانے کے علماء کا اجماع کسی بھی امر پر خواہ وہ امر مابین میں مختلف ہے یا ہو یا نہ رہا ہو اکثر کے نزدیک جوت ہے اور ان دونوں صورتوں میں جوت ہونے میں کوئی فرق نہیں ہے اسلئے کہ روایات منقول جو کہ اجماع کے جوت ہونے پر دلالت کرتی ہیں وہ مذکورہ دونوں صورتوں کو شامل میں البتہ اتنا فرق ضرور ہے کہ اگر اجماع لیے امر پر ہوا ہے کہ جو دور مابین میں مختلف فیہ نہیں رہا تو وہ اجماع بمنزلہ خبر مشہور کے ہو گا اور اس سے زیادتی عملی الكتاب جائز ہو گی البتہ اس اجماع کا منکر کافر نہ ہو گا اور اگر ایسے امر پر اتفاق ہوا ہے کہ جو زیاد سالیں میں مختلف فیہ تھا تو ایسا اجماع خبر واحد صحیح کے مانند جو کہ وجوہ عمل کا تو فائدہ دے گا مندرجہ علم یقینی کا فائدہ نہیں دیگا۔

وَإِذَا اسْتَقَلَ إِلَيْنَا جَمَاعُ السَّلَفِ يَا جَمَاعَ مُكْلِّعٍ عَلَى نَقْلِهِ كَانَ فِي مَعْنَى نَقْلِ الْمُدْيَثِ الْمُتَوَاتِرِ وَإِذَا اسْتَقَلَ إِلَيْنَا بِالْأَفْرَادِ كَانَ كَنْقُلُ الْسُّنْنَةِ بِالْأَحَادِيْدِ وَهُوَ يَقِيْنٌ بِاَصْلِهِ لِمَا اسْتَقَلَ إِلَيْنَا بِالْأَحَادِيْدِ أَوْ جَبَ الْعَمَلَ دُوْنَ الْعِلْمِ وَكَانَ مَقْدَمًا عَلَى الْقِيَاسِ،

**ترجمہ** اور جب سلف کا اجماع ہم تک ہر زمانے کے اجماع کے ساتھ منتقل ہوا ہو تو وہ اجماع خبر متواتر کے حکم میں ہو گا اور جب بطریق افراد ہم تک منتقل ہوا ہو تو وہ اجماع خبر واحد کے حکم میں ہو گا حال یہ ہے کہ وہ اجماع اپنی اصل کے اعتبار سے یقینی ہے لیکن چونکہ وہ ہم تک بطریق احاد منقول ہوا ہے تو وہ اجماع عمل کو واجب کرے گا زکر علم کو اور ایسا اجماع قیاس پر مقدم ہو گا۔

## تشریح

و اذا اتقل الينا اجماع السلف ازه مصنف عليه الرحمه اجماع کے ارکان اور مراتب کے بیان سے فارغ ہو گئے تو اب اجماع کے ہم تک متفق ہونے کی کیفیت اور اسی اعتبار سے اجماع کے مراتب کا بیان شروع کر رہے ہیں، اگر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کا اجماع ہم تک ہر زمانہ کے اتفاق کیساتھ متفق ہو تو یہ حدیث متواتر کے حکم میں ہو گا یعنی جس طرح حدیث متواتر یقین اور عمل کا فائدہ دیتی ہے یہ اجماع بھی دیگا، جیسا کہ صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کا اجماع حضرت ابو بکر صدیقؓ کی خلافت پر ہر زمانہ کے اتفاق کے ساتھ متفق ہے لہذا جس طرح حدیث متواتر رجت قطعیہ ہوتی ہے ذکورہ اجماع بھی جست قطعیہ ہو گا۔ اور اگر اجماع ہم تک بطریق احاد متفق ہوا ہو تو یہ اجماع خبر واحد کے حکم میں ہو گا یعنی جس طرح خبر واحد مفید عمل ہوتی ہے مگر مفید علم نہیں ہوتی اسی طرح ذکورہ اجماع بھی مفید عمل تو ہو گا مگر مفید علم نہ ہو گا، دونوں میں وجہ متابحت یہ ہے کہ جس طرح حدیث اپنی اصل کے اعتبار سے رسول مصوص کی طرف مشوب ہونے کی وجہ سے مفید یقین ہے مگر نقل میں شبہ ہونے کی وجہ سے مفید یقین نہیں ہے اس طرح اجماع صحابہ مشوب الی امت مصوصت ہونے کی وجہ سے اگرچہ نفع مفید یقین ہے مگر ہم تک چونکہ بطریق احاد متفق ہوا ہے جس کی وجہ سے اسیں شبہ پیدا ہو گیا لہذا ذکورہ اجماع بھی خبر واحد کے مانند مفید عمل تو ہو گا مگر مفید علم نہ ہو گا، جیسا کہ عبیدۃ الاسلامی سے چند چیزوں کا اجماع بطریق احاد متفق ہے جو کہ مفید عمل ہے نہ کہ مفید علم مثلاً اس بات پر اجماع نقل کیا ہے کہ صحابہ قبل الظہر چار رکعت پر پابندی فرماتے تھے اسی طرح اسفاری الفجہ اور اخت کی حدت کے زمانہ میں دوسری اخت سے نکاح کی حرمت پر اور خلوت صحیح سے مہر نبات ہونے پر اجماع نقل کیا ہے ذکورہ اجماعوں پر عمل تو واجب ہے مگر علم یقینی کا فائدہ نہیں دیتا۔ جس طرح خبر واحد قیاس پر مقدم ہے اسی طرح اجماع بطریق احاد بھی قیاس پر مقدم ہے اسلئے کہ قیاس ظنی الاصل ہے۔

## بَابُ الْقِيَاسُ

وَهُوَ يَشْتَهِلُ عَنِّي بَيَانِ نَفْسِ الْقِيَاسِ وَشَرْطِهِ وَرَكْنِيهِ وَحَكْمِهِ وَدَفْعِهِ أَمَّا الْأَقْلَمُ فَالْقِيَاسُ هُوَ التَّقْدِيرُ لِعَسْتَ يُقَالُ قَسْ النَّعْلُ بِالنَّعْلِ أَمْ قَدْ رَأَيْتَ كَمِيهِ وَاجْمَلَهُ نَظِيرَ الْأَخْرِيِّ وَالْفَقْهَاءُ إِذَا أَخَذُوا حَكْمَ الْفَرْعَعِ مِنَ الْأَصْلِ سَمِعُوا ذَلِكَ قِيَاسًا التَّقْدِيرُ لِهِمِ الْفَرْعَعُ بِالْأَصْلِ فِي الْحَكْمِ وَالْعِلْمِ

**ترجمہ** یہ قیاس کے احکام کا باب ہے اور یہ نظر قیاس، شرط قیاس اور رکن قیاس اور دفع قیاس کے بیان پر مشتمل ہے، بہر حال قیاس کے معنے لفظ اندازہ کرنا ہے کہا جاتا ہے قس النعول بالغسل یعنی اس بھوتے کو اسکے ساتھ ناپ دے اور اس بھوتے کو اس کے مطابق بنادے، اور فقیہار نے جب فرع کا حکم اصل سے لیا تو اس کا نام قیاس رکھا کیونکہ انہوں نے حکم اور علت میں فرع کو اصل کے ساتھ لایا۔

**تشریح** مصنف حواس باب میں پاپیچ چیزوں کو بیان فرمانا چاہتے ہیں ماقیاس کی لغوی اور اصطلاحی تعریف ماقیاس کی شرط ماقیاس کا رکن ہے قیاس کا حکم و علت موثرہ پر ہونے والے اعتراضات کے جوابات، جھیت قیاس، دینیوی امور میں قیاس جھیت اور شائع ذاتی ہے قیاس کتاب اللہ اور سنت رسول سے ثابت ہے، قیاس کا ثبوت کتاب اللہ مثلاً فاعتبر و ایسا اول الابصارة؛ اعتبار کے معنی ناپنے اور قیاس کرنے کے ہیں۔ قیاس کا ثبوت سنت سے و مثلاً حضرت معاذ رضی کو میں بھیجتے وقت فیصلہ کے بارے میں آپ کا دریافت فرمانا اور حضرت معاذ کا آخر میں اجتہد برائی فرمانا، اپر آپ کا الحمد للہ الذی وفق رسول اللہ فرمانا، نیز اس بات پر بھیاتفاق ہے کہ آپ نے بھی قیاس فرمایا ہے۔

مثال: آپ سے ایک ختمہ را کی نے سوال کیا کہ اے اللہ کے رسول! امیرے والد پر بڑھاپے میں حج فرض ہو گیا ہے اور وہ سواری پر بیٹھنے کے قابل نہیں ہیں اگر میں ان کی طرف سے حج کر لوں تو کیا وہ کافی ہو گا تو آپ نے فرمایا مارائیت لوکان علی! ابیک دین فقضیتہ اکان یعنی فرضہ ذلک قاتل نعم قاتل مقدمین اللہ احتج بالقضاء، آپ نے اللہ تم

کے دین کو وجوہ قضاہ میں بندے کے دین پر قیاس فرمایا، اسی کا نام قیاس ہے۔ آپ کے قیاس کی دوسری مثال، یہ کوئی شخص نے آپ سے دریافت کیا ہم میں سے اگر کوئی شخص اپنی بیوی کے ساتھ قضاہ شہوت کرتا ہے تو کیا اس کو اجر بھی ملتا ہے آپ نے فرمایا کہ اگر یہ شخص اپنی شہوت کو حرام جگہ پوری کرتا تو کیا اس کو گناہ نہ ہوتا؟ اس شخص نے جواب دیا یقیناً ہوتا تو آپ نے فرمایا اسی طرح اگر حال جگہ شہوت پوری کرے گا تو اس کو اجر ملتے گا۔

تیسرا مثال، حضرت عمر رضی نے روزہ کی حالت میں اپنی بیوی کا بوسہ لے لیا اس کے بعد آپ سے مسئلہ دریافت فرمایا آپ نے فرمایا اگر تو اے عمر پانی سے کھلی کرتا تو کیا اس سے روزہ میں کچھ نقصان ہوتا، حضرت عمر نے جواب دیا نہیں تو آپ نے فرمایا تو پھر پریشانی کس بات کی ہے۔

عمل بالقیاس مگر علت مخصوص ہو تو قیاس پر بالاتفاق عمل ثابت ہے سورہ و کے بارے میں آپ نے فرمایا اپنا بیت بختہ لانہا من الطوافین والطوافات علیکم، علت کے مشترکہ ہونے کی وجہ سے دیگر سو ان البيوت مثلاً چوہا، سانپ، چھوڑ وغیرہ کے جھوٹے کو عدم بخاست میں بلکہ جھوٹے پر قیاس کیا ہے۔

قالقیاس ہو التقدیر لغتہ، قیاس باب (عن اور معاملۃ) کا مصدر ہے جس کے متن اندازہ کرنا، نہیں میں یقانی بقت الارض بالقصبتہ، میں نے زمین کو بانس سے نانپا، قیس النعل بالنعل اس جوتنے کو اس کے ناپ کا بنا نعل موئٹ سماں ہے مصنف نے قدرہ میں ذکر کی ضمیر لفظ کی رعایت کی وجہ سے استعمال کی ہے۔ قیاس اصطلاحاً و فقہاً جب اصل کا حکم فرع کے لئے ثابت کرتے ہیں تو اسکا نام قیاس رکھتے ہیں کیونکہ فقہاء نے حکم اور علت میں فرع کو اصل سے نانپا ہے مطلب یہ کہے قیاس لغوی مطلقاً تقدیر ہے اور قیاس اصطلاحی التقدیر بین الاصل والفرع فی الحکم والعمل،

وَمَا شَرُطَهُ فَإِنْ لَا يَكُونَ الْأَصْلُ مَخْصُوصاً بِحُكْمِهِ بِنَصْتِ الْأَخْرَى كَفِيْلٌ شَهَادَةٌ  
خَزِيمَةٌ وَرَحْمَةٌ كَانَ حَكْمَ اثْبَتَ بِالنَّصْتِ إِخْتِصَاصَهُ كَأَمَّةَ لَهُ وَأَنْ لَا يَكُونَ  
الْأَصْلُ مَعْدُولًا بِهِ عَنِ الْقَيَاسِ كَأَيْمَابِ الظَّهَارِ كَأَيْمَابِ الْقَهْقَهَةِ فِي الصَّلْوَةِ  
وَأَنْ يَتَعَدَّتِ الْحُكْمُ الشَّرِعِيُّ الثَّابِتُ بِالنَّصْتِ بِعِيْنِهِ إِلَى فَرْعٍ هُوَ نَظِيرُ كَافِ  
لَأَنَّصَّ فِيْهِ،

بہر حال قیاس کی اول شرط یہ ہے کہ مقیس علیہ کسی شخص اخیر کے ذریعہ اپنے حکم کے ساتھ خال نہ ہو جیسا کہ تہنا حضرت خزیمہ بن ثابت کی شہادت معاملات میں قبول کرنا ایسا حکم ہے جو بطور اعزاز و کرامت بطور

ترجمہ

خاص خزینیہ بن ثابت کیلئے نص سے ثابت ہے اور (دوسری شرط) یہ ہے کہ مقیں علیہ کا حکم غیر معمول ہو جیسا کہ نماز میں قہقہہ کی وجہ سے وضو کا لٹٹ جانا اور (تیسرا شرط) یہ ہے کہ وہ حکم شرعی جو نص سے (مقیں علیہ) میں ثابت ہو جینے اس فرع (مقیں) کی جانب متعدد ہو کہ جو مقیں علیہ کی منظیر ہے اور اس فرع (مقیں) میں کوئی نص موجود نہ ہو۔

**تشریح** قیاس کی چار شرطیں ہیں جنیں دو وجودی اور دو عدمی ہیں، مذکورہ عبارت میں مصنف نے تین شرطوں کو ذکر کیا ہے چوکتی شرط بعد میں آرہی ہے۔

پہلی شرط، پہلی شرط جو کہ عدمی ہے اسکا ماحصل یہ ہے کہ مقیں علیہ کسی نص آخر کے ذریعہ اپنے حکم کے ساتھ مخصوص نہ ہو اگر ایسا ہوگا تو اس اصل (مقیں علیہ) پر فرع کو قیاس کرنا درست نہ ہو جیسا کہ حضرت خزینہ کی تہبا شہادت محاکمات میں (نہ کہ حدد و قصاصی میں) درست ہے حالانکہ شرعی قاعدہ کی رو سے دو شاہدوں کی حضورت ہوتی ہے مگر چونکہ نص آخر یعنی آپ کے قول "من شہد لہ خزینہ فہو حسیہ" کی وجہ سے خلاف قیاس تہبا حضرت خزینہ کی شہادت (گواہی) کو تکریماً و اعزاز آپ نے کافی قرار دیا ہے لہذا حضرت خزینہ پر دوسروں کو خواہ وہ خلفاء را بعدہ ہی کیوں نہیں قیاس کرنا درست نہیں۔

حضرت خزینہ کا واقعہ ابو داؤد واصحہ نے عمارہ بن خزینہ سے اس طرح نقل کیا ہے کہ آنے ایک بد دلی سے ایک گھوڑا خریدا اور ملن کی ادائیگی کے لئے بد دلی کو اپنے ہمراہ لیکر دولت خانہ پر تشریف لائے تھے تاکہ ملن ادا کر دیں اپ کچھ آگے نسلک گئے بد دلی پیچھے رہ گیا بعض لوگوں نے جن کو یہ معلوم نہیں تھا کہ آپ نے اس گھوڑے کو خرید لیا ہے اس گھوڑے کا بھاؤ کیا اور قیمت زیادہ لگادی بد دلی نے آپ کو آواز دی اور کہا کہ آپ کو خریدنا ہے یا میں فروخت کر دوں، آپ نے فرمایا بندہ خدا کیا بات کرتا ہے میں نے یہ گھوڑا بچھے سے خریدا نہیں ہے؟ بد دلی نے کہا، اگر آپ نے خریدا ہے تو گواہ لاؤ، اتفاق سے حضرت خزینہ وہاں موجود تھے کہا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ نے یہ گھوڑا خرید لیا ہے، آپ نے فرمایا اے خزینہ تم تو موقعہ خرید پر موجود نہیں تھے تو پھر گواہی کا طرح دیتے ہو تو حضرت خزینہ نے فرمایا اے اللہ کے رسول! ہم تو اس سے سمجھی زیادہ عجیب و غریب آسمانی باتوں کی تصدیق کرتے ہیں یقیناً آپ پسچے ہیں اس پر آپ نے فرمایا تھا من شہد لہ خزینہ فہو حسیہ، آپ نے حضرت خزینہ کی شہادت کو کرامہ دو شہادتوں کے قائم مقام قرار دیا لہذا دوسروں کو حضرت خزینہ کا خرپ قیاس نہیں کر سکتے،

بعض حضرات نے واقعہ کو دوسری طرح سمجھی منقل کیا ہے۔

وان لا یکون الاصل میں مصنف قیاس کی دوسری شرط کو بیان فرمائے ہیں، یہ شرط بھی عدمی ہے اسکا ماحصل یہ ہے کہ مقیں علیہ خود خلاف قیاس نہ ہو در نہ تو اس پر دوسرے کو قیاس کرنا صحیح نہ ہو گا جیسے قہقہہ سے وضو کو

لُوٹ جانا خود خلاف قیاس ہے لہذا اپر دوسرے کو قیاس کرنا درست نہ ہوگا بلکہ اپنے مور دہی کی کیسا تھا خاص ہے گا۔ فائدہ تیری شرط، ان یتددی الحکم الشرعی از، یہ قیاس کی تیری شرط کا بیان ہے جو کہ وجودی ہے اس شرط کے چار اجزاء میں ممکن علیہ کا جو حکم ممکن کی جانب متعدد ہو وہ حکم الشرعی ہو وہ حکم الشرعی بعدینہ تیری تبدل تغیر کے متعدد ہو اسے اصل اور فرع ایک دوسرے کی نظریہ ہوں فرع اصل سے کم نہ ہو یہ خود فرع کے اندر حکم نفس سے ثابت نہ ہو، مذکورہ عبارت سے دو دوسری ٹھیک بھی مغہوم ہوتی ہیں جن کو مصنف جنے ترک کر دیا ہے اول یہ کہ حکم متعددی ثابت بالنص ہونہ کہ ثابت بالقياس، مثلاً چاول کی پیس کی حرمت ہم جنس سے متفاہلاً گندم پر قیاس کرتے ہوئے ثابت ہے اور جو اول کی حرمت کو ثابت کریں چاول پر قیاس کرتے ہوئے پر درست نہیں ہے دوسرے یہ کہ حکم متعددی ہو غیر متعددی نہ ہو اسے کہ اگر حکم متعددی نہ ہوگا تو ہمارے زدیک تقلیل صحیح نہ ہوگی بخلاف امام شافعی ہو کے۔

### فَلَا يَسْتَقِيمُ التَّعْلِيلُ لِإِثْبَاتِ إِسْمِ الْخَمْرِ لِسَائِرِ الْأَشْرِقَةِ كَمَنَّةٍ لَيْسَ بِحَكْمٍ شَرِيعِيٍّ،

**ترجمہ کی:** لہذا تمام دیگر مشروبات کے لئے ایم خمر کو ثابت کرنے کے لئے خمار کو علت بنانا درست نہیں ہے

فائدہ مل، خلاف قیاس پار طریقوں سے ہوتا ہے (۱) انص کے حکم کی بغیر کسی سبب معمول کے تخصیص کر دی جائے جیسے شہادت خسے یہ (۲) شارع کی جانب سے کوئی حکم مشروع ہو اور اس کی کوئی وجہ سمجھ میں نہ آئے جیسے تعداد رکھات وغیرہ کی وجہ غیر معمول سوانی اس کے کشارع نے اسی طرح مقرر کیا ہے۔

(۳) دو احکام جو ابتداءً مشروع ہوئے ہوں اور شریعت میں ان کی کوئی نظریہ ہو خواہ وہ احکام معمول ہوں جیسے رخصت سفر اور سعی علی الحنفی، رخصت سفر اور سعی علی الحنفی کی علت گو مشقت ہے مگر اس پر غیر کو قیاس نہیں کیا جاسکتا، یا غیر معمول ہوں جیسا کہ مسئلہ قاتم میں پچاس سیسیں لینا اور عاقله اہل محلہ اپر دین واجب کرنا حالانکہ ان کا کوئی جرم نہیں ہوتا۔

(۴) قاعدہ سابقے حکم کو مستثنی کر دیا گیا ہو مگر وجہ استثنا دقت نظر سے سمجھ میں آتی ہو جیسا کہ مستثنی میں، مصنف علی الرحمہ کی مراد خلاف قیاس سے یہ ہے کہ من کل وجہ خلاف قیاس ہو جیسا کہ قہقہہ سے صلوٰۃ مطلقاً مطلقاً ایجاد طہارت خلاف قیاس نفس سے ثابت ہے اُو وہ نفس علیہ السلام کا یہ قول ہے۔ الامن بمحکم قہقہہ فلیمداد صلواۃ والوضو و جھیٹا، اسلئے کہ قیاس یہ ہے کہ طہارت اس کی خدمتی بخاترے زائل ہو سکتی ہے اور قہقہہ بخاتر نہیں ہے لہذا اپر غیر کو قیاس نہیں کیا جائیکا مشکلہ اگر کوئی شخص حالت صلوٰۃ میں مرتد ہو گیا (خونو بالد) تو اس کا دھون نہیں کوئی نہیں کوئی نہیں کیا جائیکا مشکلہ اگر تلاوت اور صلوٰۃ جنائز میں بھی قہقہہ کو صلوٰۃ مطلقاً پر قیاس نہیں کریں گے اسلئے کہ ممکن علیہ خود غیر معمول ہے۔

اسلئے کہ اثبات اکم خمر حکم شرعی نہیں ہے۔

**تشریح** مصطفی علیہ الرحمہ شرط ثالث کے چاروں اجزاء میں سے پہلے جزو پر تفسیر ہے کہ تو ہوتے فرماتے ہیں فلا میں کہ حکم کے علاوہ دیگر اشے بہ کو خمر کے نام سے موسوم کرنا درست نہیں ہے اسلئے کہ حکم شرعی کا اثبات ہے نہ کہ حکم شرعی کا، ممکن ہے کوئی شخص اس خیال سے کہ خمر (نام) خمر سے مشتقت ہے جس کے معنی چھپانے کے ہیں، خمر چونکہ عقل کو مستور کر دیتی ہے اسی وجہ سے خمر کو خسہ کہتے ہیں اور یہ صفت دیگر شرابوں میں بھی پائی جاتی ہے لہذا ان کو بھی خمر کہہ سکتے ہیں یہ قیاس درست نہیں ہے اسلئے کہ نبات تقویتی ہوتے ہیں بعض اوقات معنی کی رعایت کی وجہ سے وضع ہوتی ہے مثلاً قارورہ اس شیشی کو کہتے ہیں جیسیں پیشاب بھرا ہو لیکن پیٹ کو اس وجہ سے کہ اسیں بھی پیشاب بھرا ہوتا ہے قارورہ کہتا درست نہیں ہے اس سے معلوم ہوا کہ قارورہ کا قارورہ نام رکھنے کی علت قرارابول نے قرارابول کے علاوہ دوسری علت بھی ہے اور وہ ہے واضح کی وضع۔

وَلَا إِصْحَّةٌ ظَهَارَ الذِّي لِكَوْنِهِ تَغْيِيرٌ لِلْحُرْمَةِ الْمُسْتَأْهِيَةِ بِالْكُفَّارَةِ فِي الْأَصْلِ  
إِلَى إِطْلَاقِهِ فِي الْفَرْعَعِ عَنِ الْعَنَائِيَةِ وَلَا لِتَعْدِيَةِ الْحُكْمِ مِنَ النَّاسِيِّ فِي الْفِطْرِ  
إِلَى الْمُكَرَّهِ وَالْخَاطِئِ لَاَنَّ عَذْرَهُمَا دُونَ عَذْرِ كَافَّةِ الْمُكَارَةِ إِلَى مَا لَيْسَ بِنِظِيرٍ وَكَلَّا  
لِشَرْطِ الْأَيْمَانِ فِي رَقْبَةِ كَفَّارَةِ الْيَمِينِ وَالظِّهَارِ وَفِي مَصْرُوفِ الصَّدَقَاتِ لِأَمْنَةٍ  
تَعْدِيَةُ إِلَى مَا فِيهِ نَصْرٌ يَتَعْمِدُ

**ترجمہ** اور ظہار ذی کی بحث کے لئے علت بیان کرنا صحیح نہیں ہے اسلئے کہ یہ علت بیان کرنا مقصیں علیہ میں کفار کے ذریعہ ملتی ہونے والی حرمت کو مطلق عن الغایت کی جانب متغیر کرنا ہے اور نہیں افطار کرنے والے کے حکم کو کمرہ اور خاطلی کی جانب متعدی کرنے کی علت بیان کرنا صحیح نہیں ہے چونکہ کمرہ اور خاطلی کا عذر ناکی کے عذر سے کمرہ ہے لہذا ناکی کے حکم کو غیر نظری کی طرف متعدی کرنا لازم آئے گا اور صحیح نہیں ہے علت بیان کرنا بیان کی شرط کیلئے کفارہ لیکن اور کفارہ ظہار کے خلاف میں اور مصروف صدقات میں، چونکہ یہ ایک فرع (مقصیں) کی جانب حکم کو متعدی کرنا ہے جیسیں خود نفس موجود ہے اور ساتھ اصل مقصیں علیہ کا حکم بھی متغیر ہو رہا ہے۔

**تشریح** ولا الصحت ظہار الذی، یہ شرط ثالثی پر تفسیر ہے، شرط ثالثی یہ سختی کہ مقصیں علیہ کے حکم کو بعینہ بغیر کسی تغیر کے مقصیں کی جانب متعدی کیا جائے، اس شرط کا مقصود مقصیں اور مقصیں علیہ کے درمیان مساوات کو باقی رکھنا ہے اگر مقصیں علیہ کا حکم مقصیں میں متغیر ہو گیا تو یہ مقصیں میں مستقل حکم جدید کا اثبات ہو گا جو کہ مقصیں علیہ میں

ہنسیں ہے حالانکہ یہ درست نہیں ہے۔

ہمارے اور امام شافعی کے درمیان مندرجہ ذیل مسئلہ میں اختلاف ہے امام شافعی فرماتے ہیں کہ ذمی کاظہار کرنا مسلم کے ظہار پر قیاس کرتے ہوئے صحیح ہے، جبڑح مسلم کے ظہار کرنے سے اس کی بیوی اس کیلئے حرام ہو جاتی ہے اسی طرح ذمی کی بیوی بھی ذمی کیلئے حرام ہو جائے گی جیسا کہ ذمی کا اپنی بیوی کو مسلمان پر قیاس کرتے ہوئے طلاق دینا درست ہے اسی طرح ظہار بھی درست ہوگا، مصنف علی الرحمہ امام شافعی و کے قیاس کا بحواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ مسلمان کے ظہار پر ذمی کے ظہار کو قیاس کرنا درست نہیں ہے چونکہ ایں شرط ثالثی مفقود ہے، شرط ثالثی یہ سختی کہ اصل کا حکم بعینہ فرع کی جانب متعدد ہو اسکی تغیری تبدل نہ ہو حالانکہ اسیں تغیر لازم آرہا ہے اسلئے کہ مسلمان کے ظہار سے ثابت شدہ حرمت کفارہ سے ختم ہنسیں ہو سکتی، چونکہ ذمی کفارہ کا اہل نہیں ہے اسوجہ سے کہ کفارہ عبادت ہے اور ذمی عبادت کا اہل نہیں ہوتا اسکے معلوم ہوا کہ ظہار مسلم کی حرمت مطلق ہے، اگر ظہار مسلم پر ظہار ذمی کو قیاس کریں گے تو مسلم کے ظہار کا حکم جو کہ مقید ہے ذمی کے ظہار میں جا کر مطلق ہو جائے گا،

حاصل یہ ہے کہ اس تعلیل میں اصل کا حکم بعینہ جو کہ حرمتہ متناہیہ بالکفارہ ہے فرع کی جانب متعدد نہیں ہو گا بلکہ اصل کا حکم تغیر ہو جائے گا بایں طور کم مقید سے مطلق ہو جائے گا چونکہ ظہار مسلم سے ثابت شدہ حرمتہ کیلئے کفارہ غایت ہے اور ظہار ذمی سے ثابت شدہ حرمتہ کیلئے کوئی غایت نہیں ہے بلکہ حرمتہ موربدہ ہے ہاں البتہ اگر ظہار ذمی سے بھی حرمتہ متناہیہ بالکفارہ ثابت ہو جیسا کہ ظہار مسلم میں ہے تو یہ علت بیان کرنا درست ہوگا والا فلا،

و لا تقدیری الحکم من النافع لہ یہ شرط ثالث پر تفريح اور امام شافعی و کے قیاس کا رد ہے شرط ثالث یہ ہے کہ فرع اصل کی نظیر ہونی چاہئے۔

مختلف فیہ مسئلہ: اگر کوئی شخص نیساناً روزہ میں کھاپی لے تو اس کا روزہ فاسد نہیں ہوتا جیسا کہ حدیث میں وارد ہوا ہے۔ انما اطعک اللہ و سقاک، امام شافعی مکرہ اور خاطلی کو بھی ناکی پر قیاس کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ جبڑح ناکی کا روزہ فاسد نہیں ہوتا اسی طرح مکرہ اور خاطلی کا بھی فاسد نہیں ہوگا اسلئے کہ خاطلی اور مکرہ کے قصہ کو دخل نہیں ہوتا بخلاف ناکی کے کہ وہ قصہ اور ارادہ کھاتا ہے گوروزہ کو سمجھو لے ہوئے ہے مصنف رہ امام شافعی کے اس قیاس کو رد کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ یہ قیاس درست نہیں ہے اسلئے کہ ایں شرط ثالث مفقود ہے اور وہ یہ ہے کہ فرع اصل کی نظیر ہو اور اس مسئلہ میں فرع جو کہ خاطلی اور مکرہ میں اصل یعنی ناکی کے مساوی نہیں ہے بلکہ فرع اصل سے کمتر ہے چونکہ مکرہ اور خاطلی کا عذر ناکی کے عذر سے کمتر ہے اسلئے کہ نیساناً مخالف بہوتا ہے اسی ناکی کا کوئی دخل نہیں ہوتا بخلاف خاطلی اور مکرہ کے کہ ان دونوں میں فعل خاطلی اور مکرہ کی جانب منسوب ہوتا ہے نیز ناکی کو روزہ یاد ہی نہیں ہوتا بخلاف مکرہ اور خاطلی کے کہ انکو روزہ یاد ہوتا ہے اسکے علاوہ

نسیان سے جو کہ منحاب اللہ ہے بچا مشکل ہے بخلاف خاطی کے کہ اگر احتیاط سے کام لے تو خطا رے محفوظ رہ سکتا ہے اسی طرح مکرہ، اگر مکرہ کی خوشاد کر لے یا کسی انسان کی مدد حاصل کر لے تو پچ سکتا ہے، اسے معلوم ہوا کہ ناسی کا عذر قوی ہے اور خاطی و مکرہ کا عذر اس سے کمتر ہے لہذا ناسی کے حکم کو جو کہ عدم فراد صوم ہے خاطی اور مکرہ کیسے نب متعذر کرنا غیر نظری کی جانب متعذر کرنا ہے لہذا ناسی کا روزہ فاسد نہیں ہو گا اور خاطی و مکرہ کا روزہ فاسد ہو جائے گا بخلاف امام شافعی کے کہ کسی کا روزہ فاسد نہ ہو گا۔

والشرط الایمان از یہ شرط رابع پر تقریب ہے اور شرط رابع یہ ہے کہ فرع میں نص نہ ہو، اس کا حاصل یہ ہریک رقبہ کفارہ یکین و کفارہ خلہار میں کفارہ قتل خطا رپر قیاس کرتے ہوئے ایمان کی شرط لگانا صحیح نہیں ہے احاف اور شوافع کے درمیان اس بات میں اختلاف ہے کہ رقبہ کفارہ یکین و کفارہ خلہار کے لئے ایمان شرط ہے یا نہیں، امام شافعی فرماتے ہیں کہ جب تک کفارہ قتل خطا رپر قیاس کے عدید کا مومن ہونا شرط ہے اسی طرح کفارہ یکین و کفارہ خلہار میں مومن ہونا شرط ہے، حاصل یہ ہے کہ امام شافعی رج کفارہ یکین و خلہار کو کفارہ قتل خطا رپر قیاس کرتے ہیں اور احاف کے نزدیک کفارہ یکین و خلہار میں سلطانا غلام آزاد کرنا کافی ہے مومن ہونا شرط نہیں ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ فرع میں جو کہ کفارہ یکین و خلہار ہے نص موجود ہے جو کہ ایمان کی قید سے مطلق ہے حالانکہ فرع کیحاب اصل کے حکم کو متعذر کر سکی چو یہ شرط یہ تھی کہ فرع میں نص موجود نہ ہو لہذا امام شافعی رج کی کفارہ یکین و خلہار کو کفارہ قتل خطا رپر قیاس کرنا درست نہیں ہے اسلئے کہ کفارہ یکین و خلہار میں رقبہ کو مطلق رکھنا اس بات کا متناقضی ہے رقبہ کافرہ بھی کافی ہو اور اگر کفارہ قتل خطا رپر قیاس کیا جائے تو فرع کا اطلاق تعمید سے بدلتے گا اور نص کا قیاس سے باطل کرنا درست نہیں ہے۔

اسی طرح کفارات کا فقہ اس کفارہ پر صرف کرنا صحیح ہے بخلاف امام شافعی و کہ کہ ان کے نزدیک کفارات یکین و خلہار کو فقراء کفارہ پر صرف کرنا درست نہیں ہے جب تک کہ رکوہ کو فقراء کفارہ پر صرف کرنا درست نہیں ہے احاف کہتے ہیں کہ کفارات کو رکوہ پر قیاس کرنا درست نہیں ہے اسلئے کہ فرع (جو کہ کفارات یکین و خلہار میں) نص مطلق ہے جیسی ایمان کی قید نہیں ہے حالانکہ فرع کا اصل پر قیاس وہاں درست ہوتا ہے جہاں فرع میں نص نہ ہو۔

وَالشَّرْطُ الرَّابِعُ أَنَّ يَبْقَى حُكْمُ الْأَصْلِ بَعْدَ التَّعْلِيلِ عَلَى مَا كَانَ قَبْلَهُ لِأَنَّ تَغْيِيرَ  
حُكْمِ النَّصِّ فِي نَفْسِهِ بِالرَّابِعِ بَاطِلٌ كَمَا أَبْطَلْنَاهُ فِي الْفَرْعِ وَإِنْتَخَاصَهُ  
الْقَلِيلُ مِنْ قَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَا تَبْيَغُوا الظَّعَامَ بِالظَّعَامِ إِلَّا سَوَاءٌ  
لِأَنَّ إِسْتِشَاءَ حَالَتِهِ الشَّادِيَ دَلَّ عَلَى مُمُوْمَ صَدْرِكَ فِي الْأَعْوَالِ وَلَنْ يَبْتَأِمُ  
الْأَعْوَالِ إِلَّا فِي الْكَثِيرِ فَصَارَ التَّغْيِيرُ فِي النَّصِّ مُصَاحِبًا لِلتَّعْلِيلِ لِأَمْبِهِ،

**ترجمہ** اور قیاس کی چوکھی شرط یہ ہے کہ اصل کا حکم تعییل کے بعد علیٰ حال باتی رہے جس حال پر تعییل سے پہلے تھا اسلئے کہ نفس کے حکم کو فی نفسہ رائی کے ذریعہ متغیر کرنا باطل ہے جیسا کہ ہم نے اس تغیر کو فرع میں باطل قرار دیا ہے اور ہم نے قلیل کی تعمییں نبی علیہ السلام کے قول «لَا تَبِعُوا الظَّهَامَ بِالظَّهَامِ» کے ذریعوں کے اسلئے کہ حالت قساوی کا استشار اس کے صدر (مستثنی من) کے احوال کے عموم پر وال ہے اور احوال کا اختلاف ثابت ہو ہی نہیں سکتا مگر کثیر میں، لہذا تغیر نفس کی وجہ سے ہوا ہے نہ کہ تعییل کی وجہ سے اور یہ تغیر بالنفس (حسن اتفاق سے) تعییل کی غرض کے موافق ہو گیا۔

**تشریح** سوال: مصنف علیہ الرحمہ نے پہلی قین شرطوں کے بخلاف چوکھی شرط کو لفظ رابع کیسا تھا مقید کیوں کیا، جواب: تیسرا شرط چونکہ چار شرطوں پر مشتمل ہے اسلئے کسی وہ ایم کو یہ وہم ہو سکتا ہے کہ قیاس کی سات شرطیں میں اسی وجہ سے مصنف رہ نے رابع کے لفظ کی صراحت کر دی، اور اس بات کی طرف اشارہ کر دیا کہ تیسرا شرط اگرچہ چار شرطوں پر مشتمل ہے مگر اسکے باوجود وہ ایک ہی شرط شمار ہو گی۔ قیاس کی شرط رابع یہ ہے کہ مقیس علیہ کا حکم تعییل کے بعد بھی اسی حال پر رہے کہ جس حال پر تعییل سے پہلے تھا اسلئے کوئی نفس کے حکم کا تغیر ہاصل ہے خواہ مقیس علیہ میں ہو یا مقیس میں جیسا کہ ماقبل میں والا نفس فیہ کے ضمن میں گذر چکا ہے اور یہی مطلب ہے مصنف کے قول «کما ابطنناہ فی الفرع کا، یعنی اگر فرع میں نفس ہو اس کے باوجود اصل کے حکم کو فرع کی جانب متعدد کریں گے تو فرع کا حکم متغیر ہو جائے گا جو کہ باطل ہے جس طرح فرع کے حکم کو متغیر کرنا باطل ہے اسی طرح اصل کے حکم کو بھی رائے اور قیاس کے ذریعہ متغیر کرنا باطل ہے۔

انما خصوصاً القلیل نہ سے مصنف رہلام شافعی کی جانب سے ہونے والے متعدد اعتراضوں کا جواب دے رہے ہیں، ۱۲ شافعی کی جانب سے اعتراض اخاف کی بیان کردہ اصل پر ہے اصل پر ہے کہ مقیس علیہ کا حکم تعییل کے بعد متغیر ہونا چاہئے حالانکہ مندرجہ ذیل پانچ مسائل میں تعییل کے بعد مقیس علیہ کا حکم اخاف کے نزدیک متغیر ہو جاتا ہے۔

اعتراض مطہر، آپ کے قول «لَا تَبِعُوا الظَّهَامَ بِالظَّهَامِ» کا مقصود مطلقاً ہونے کی وجہ سے یہ ہے کہ اشیاء سترہ مذکورہ فی الحدیث میں تفاضل کے ساتھ بیع کرنا حرام ہو خواہ قلیل میں ہو یا کثیر میں حالانکہ اخاف کے نزدیک قلیل میں تفاضل کے ساتھ بیع حرام نہیں ہے یہی وجہ ہے کہ ایک مٹھی کی بیع و مٹھیوں کے عومن جائز ہے اور یہ اس وجہ سے ہے کہ اخاف نے تفاضل کے ساتھ بیع کی حرمت کی علت قدر اور جنس کو قرار دے کر حکم کو غیر طعام کی جانب متعدد کر دیا ہے اور قدر سے مراد وہ مقدار ہے جو کیل کے تحت میں آئی ہو حفظہ اور حفظتین کی مقدار چونکہ کلیل کے تحت میں نہیں آتی اسی قلیل کی بیع میں تفاضل جائز قرار دیا ہے

اور یہی اصل کے حکم کو تقلیل کے بعد متغیر کرنا ہے اسلئے کہ اگر حرمت تفاضل کی علت قدر و جنس کو قرار نہ دیا جائے تو حرمت تفاضل نفس کے مطلق ہونے کی وجہ سے تقلیل و کثیر دلوں میں ہوئی چاہئے اصل (معنیں علیہ) میں حرمت ربائی علت قدر و جنس بیان کر کے اصل کے حکم کو متغیر کر دیا بایس طور کے قلیل میں تفاضل کو حرمت سے خارج کر دیا جائے آپنے اصول یہ بیان کیا تھا کہ تقلیل کے بعد مقتیں علیہ کا حکم متغیر نہ ہو۔

جواب: لان الاستثناء رہنے سے مصنف رہ مذکورہ اعتراض کا جواب دے رہے ہیں جواب کا ماحصل یہ ہے کہ حدیث میں حرمت سے حالت تساوی کا استثناء کیا گیا ہے یعنی ہر حال میں تفاضل حرام ہے سو اسے حالت تساوی کے حالت تساوی کا استثناء متنہ کے عموم احوال پر دلالت کرتا ہے چونکہ استثناء میں اصل متنہ امتصح ہے اور متنہ امتصح تب رسی ہو گا کہ جب متنہ امتنہ متنہ کی جنس سے ہو اور متنہ امتنہ متنہ کی جنس سے اسی وقت ہو سکتا ہے کہ متنہ امتصح از قبل احوال ہے متنہ متنہ بھی از قبل احوال ہو تو اس صورت میں تقدیر عبارت یہ ہوگی «لَا تَبِعُوا الظَّعَمَ بِالظَّعَمِ فِي حَالِ الْأَحَوَالِ الْأَفْيَ حَالُ الْمَسَاوَةِ» اور احوال تین میں مساواۃ، مفاضلة، مجازۃ، اور مذکورہ تینوں کثیر کے احوال میں، صدر حدیث سے تینوں حالتوں میں حرمت تفاضل ثابت ہوئی ہے مگر الآخر کے ذریعہ حالت مساوات کو حرمت سے خارج کر دیا گیا ہے لہذا مفاضلة اور مجازۃ میں حرمت باقی رہے گی اور مساواۃ میں حرمت ختم ہو جائے گی اور قلیل مسکوت عنہ ہے نہ متنہ میں ذکر ہے نہ متنہ متنہ میں لہذا وہ اصل پر باقی رہیگا اور اصل اشیاء میں اباحت ہے لہذا ایک مٹھی گندم کی بیج و مٹھی کے عومن درست ہوگی۔

سوال: آپنے احوال کو تین میں سمجھ کر کیا ہے حالانکہ قلیل بھی ایک حال ہے لہذا اس طرح مجازۃ و مفاضلة میں بیج ناجائز ہے قلیل بھی بیج ناجائز ہوئی چاہئے۔

جواب: قلت حالت بعیدہ غیر متناول فی العرف ہے لہذا اس کا اعتبار نہ ہو گا اس لئے گندم کے ایک دانہ کی بیج دو دانوں کے عومن کسی کے زدیک حرام نہیں ہے حالانکہ یہ بھی تفاضل کے ساتھ بیج ہے، امام شافعی و متنہ میں تاویل کرتے ہیں تاکہ متنہ امتنہ متنہ کی جنس سے ہو جائے اسلئے کہ متنہ امتصح بالاتفاق حقیقت ہے اور منقطع مجاز ہے اور مجاز سے حقیقت اولی ہوئی ہے لہذا امام شافعی و کے زدیک تقدیر عبارت یہ ہوگی «لَا تَبِعُوا الظَّعَمَ بِالظَّعَمِ اَمْ مَسَاوِيْاً بِالظَّعَمِ مَسَاوِيْاً» کے علاوہ بقیہ تمام صورتیں حرمت کے تحت داخل رہیں گی لہذا بیع الحفنة بالحقنین بھی حرمت کے تحت داخل رہے۔

امام شافعی کی تاویل کا جواب یہ ہے کہ متنہ متنہ کا حذف شائع ذائع ہے نہ کہ متنہ کا لہذا امتنہ متنہ کو محذف ماننا عرف، اور استعمال کے زیادہ قریب ہو گا اور بعض اوقات متنہ سے بھی متنہ متنہ متعین ہو جاتا ہے جیسے لا تقتل جیو اٹا الاباسکین، اس مقولہ میں جیوان ہو گا جس کو چھری سے قتل کیا جا سکتا ہو مٹھی اور محیم مراد نہیں ہے اسی طرح یہاں بھی متنہ متنہ سے مراد وہ ہو گا جو کیل کے تحت آسکتا ہو۔

ذکورہ تفصیل سے امام شافعی تک کا وہ اعتراض رفع ہو گیا کہ تعلیل کی وجہ سے مقبیل علیہ کا حکم متغیر ہو گیا ہے تعلیل کی وجہ سے متغیر نہیں ہوا بلکہ دلالتِ انصف کی وجہ سے متغیر ہوا ہے گو حُنَّ الْفَاقَ سے تعلیل کی غرض کے مطابق ہو گیا ہے جیسا کہ فلا تقلِ ہوا اف میں عبارتِ انصف سے ضرف اُف کہنے کی حرمت ثابت ہوتی ہے مگر دلالتِ انصف کی وجہ سے ضرف و شتم کی حرمت بھی ثابت ہو گی۔

وَكَذَلِكَ جَوَازُ الْمُبَدَّالِ فِي بَابِ الرِّزْكَوَةِ بَثَتِ الْنَّصِ لَا بِالْتَّعْلِيلِ لَا تَأْمُرُ  
بِالْحَمَارِمَا وَعَدَ لِلْفَقَارِ وَرَقَالَهُمْ مِمَّا أُوْجِبَ لِنَفْسِهِ عَلَى الْأَعْذِنَاءِ مِنْ مَالِ  
مُسَئِّلٍ لَا يَحْتَمِلُهُ مَعَ اخْتِلَافِ الْمَوَاعِيدِ يَتَضَمَّنُ الْإِذْنُ بِالْإِسْتِبْدَالِ فَصَارَ  
الْتَّعْلِيلُ بِالْنَّصِ مُجَامِعًا لِلْتَّعْلِيلِ لَا بِهِ،

**ترجمہ** اور ایسے ہی بابِ زکوٰۃ میں تبدیلی کا جوازِ انصف سے ثابت ہوا ہے زکر تعلیل سے اسلئے کہ فقراء کیلئے رزق کے وعدہ کے ایفاء کا حکم جو اللہ تعالیٰ نے مالداروں پر اپنے لئے واجب کیا ہے وہ مخصوص مال (شاة) ہے جو کہ مواعید کے مختلف ہونے کی وجہ سے وعدوں کے پورا کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتا لہذا اس امر بالا (ایفاء) استبدال کی اجازت کو متصفح ہے لہذا یہ تغیرِ انصف ہی کی وجہ سے ہوا ہے (حسن اتفاق سے) تعلیل کی غرض کے موافق ہو گیا، تغیر تعلیل کی وجہ سے نہیں ہوا ہے۔

**تشریح** وکذلک جوازِ الابدال فرض علیہ الرحمہ ذکورہ عبارت سے امام شافعی کے اعتراض شانی کا جواب یہ ہے ہیں۔ سوال: اعتراض یہ ہے کہ شارع نے پانچ اونٹوں میں ایک بکری بطور زکوٰۃ واجب کی ہے آپنے فرمایا فِ خَمْسِ مِنَ الْأَبْلَلِ شاة، احناف نے وجوہ شاة کی یہ علت بیان کی کہ شارع کامشا فقراء کی حاجت روائی ہے حاجت روائی جustrح بکری سے ہوتی ہے دیگر اموال سے بھی ہو سکتی ہے لہذا جس چیز سے بھی یہ منش پورا ہو سکتا ہو وہ زکوٰۃ میں ادا کرنا درست ہے اسی وجہ سے احناف نے بکری کے بجائے اس کی قیمت دینے کو جائز کہا ہے حالانکہ اس تعلیل کی وجہ سے مقبیل علیہ کا مفہوم متغیر ہو گیا پونکِ انصف میں شاة کی قید صراحت موجو ہے تعلیل کے بعد بکری ہی اس کی قیمت بھی ادا کیجا سکتی ہے۔

جواب: بکری کی بجائے قیمت کی ادائیگی تعلیل کی وجہ سے نہیں ہے جیسا کہ معتبر ضمیحنا ہے بلکہ یہ تغیرِ دلالت انصف سے ثابت ہے اسلئے کہ اللہ تعالیٰ نے فقراء بلکہ تمام مخلوق نے روزی کا وعده فرمایا ہے کما تعالیٰ اللہ تعالیٰ و مامن دابت فی الارض الاعلی اللہ رزقہ، اور ہر ایک کے رزق کے طریقے مختلفین فرما دیتے ہیں اغیانہ کو سمجھارت و زراعت و کسب و غیرہ سے رزق دیتا ہے اور فقراء کے لئے اغیانہ کو رزق کا ذریعہ بنانا کر اپنے لئے ان کے

مال میں مخصوص حصہ واجب فرمایا ہے مثلاً پائیخ اذنوں میں ایک بھری واجب فرمائی ہے جسپر فقیر اولاً اللہ کا نام اب بن کر قبضہ کرتا ہے جیسا کہ حدیث شریف میں وارد ہے «الصدقة تقع في كف الرحمن قبل ان تقع في كف الغير» پھر اس قبضہ کا دوام خود فقیر کے لئے ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے اس مال مخصوص سے اپنے وعدوں کو پورا کرنے کا حکم فرمایا ہے کما قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم «خذہا من اغنىهارہم وردوہا لے فقرارہم» اور مال میں جیسا کہ بھری، گائے، اذن میں مواعید باری تعالیٰ کے پورا کرنے کی صلاحیت کما حق نہیں ہے اسلئے کہ وعدہ صرف سالن یا غذا ہی کا نہیں ہے بلکہ مالک اور مشرب کیا تھے مبسوں و مسکن و مدرک وغیرہ بھی مواعید میں داخل ہیں حالانکہ مال میں سے صرف غذا کا وعدہ پورا ہو سکتا ہے اس کے باوجود اغنىاء کو تمام فقرار کی حاجتوں کے پورا کرنے کا حکم دیا ہے لہذا تمام حاجتوں کو پورا کرنے کا حکم مشتمل ہو گا اذن بالاستبدال بر گویا کہ اللہ تعالیٰ ہری نے شاة وغیرہ کو نقدین سے بدلتے کی اجازت دیدی ہے تاکہ سہوات اور آسانی سے فقرار کی جملہ قسم کی حاجت روائی ہو سکے۔

اس نے ہنوم ہوا کہ مذکورہ تبدیلی نص سے ثابت ہے نہ کہ تعییل کیوجہ سے جیسا کہ مفترض نے خیال کیا ہے اب رہا یہ سوال کہ جب شارع کا مقصد فقرار کی جملہ قسم کی ضرورتوں کو پورا کرنے ہے تو پھر شاة، بقر و ابل کو کیوں متنین فرمایا اس کا جواب یہ ہے کہ ان کا ذکر مخفی مقدار واجب کو متنین کرنے کیلئے ہے اس لئے کہ ان کے ذریعہ میت معلوم ہوئی ہے یہی وجہ ہے کہ فقر کا حق نفس شاة میں نہیں بلکہ اس کی مالیت میں ہے اسلئے کہ آپنے اپنے قول فی حسن من الابل شاة میں ابل کو شاہ کے لئے ظرف قرار دیا ہے یعنی پائیخ اذنوں میں سے ایک بھری حالانکہ اذنوں میں بھری نہیں ہوتی کہ اسکو زکوٰۃ میں ادا کر دیا جائے اس سے یہ بات سمجھیں میں اُنکی کہ شاہ کے مراد اس کی مالیت ہے نہ کہ نفس شاة،

وَإِنَّمَا التَّعْلِيلُ لِحَكْمِ شُرُعِيٍّ وَهُوَ صَلَاحُ الْمَعْلِلِ لِلصَّرْفِ إِلَى الْفَقِيرِ بِدَوْمِ عِدَّةٍ  
عَلَيْهِ بَعْدَ الْوُقْتِ وَعِشْرِ تَعَالَى بِابْتِدَاعِ الْمِدَّةِ،

ترجمہ اور تعییل ایک حکم شرعی کیلئے ہے اور وہ محل کا صاحب ہونا ہے فقیر پر صرف کئے جانے کیلئے، اس محل پر فقیر کے قبضہ کی مادمت کے ساتھ ابتداء اللہ تعالیٰ کے لئے قبضہ ہونے کے بعد،

تفسیر و ائمۃ التعلیل لذ مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے ایک اعتراض کا جواب دینا چاہتے ہیں۔

اعترض یہ ہے کہ بقول آپ کے بھری سے قیمت کی جانب تغیر خود نص کی وجہ سے ہوا ہے تو پھر تعییل کی کیوں جو جرے نہیں ہوا تو اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب تغیر دلالۃ نفس کی وجہ سے ہوا ہے تو پھر تعییل کی کیا ضرورت باقی رہتی ہے۔

جواب : جواب کا حاصل یہ ہے کہ یہاں دو حکم ہیں (۱) جواز استبدال یہ تو دلالۃ النص سے ثابت ہو گیا کامراً انف (۲) استبدال ایسی چیز سے ہو کہ جو دفعہ حاجت فقیر کی صلاحیت رکھتی ہو نہ کہ ایسی چیز سے کہ جیسی دفعہ حاجت فقیر کی صلاحیت نہ ہو مثلاً کوئی فقیر کو زکوٰۃ کی نیت سے مسافت معینہ تک اپنی سواری پر سوار کرادے یا چند ماہ کے لئے مکان رہنے کے لئے دینے کے استبدال جائز نہیں ہے اس لئے کہ منفعت باب زکوٰۃ میں عین کا بدل بننے کی صلاحیت نہیں رکھتی یہ بات کہ بدل ایسی شے سے ہونا چاہئے کہ جیسی دفعہ حاجت فقیر کی صلاحیت ہو اور تملیک بھی ہو اور تملیک اعیان میں ہوئی ہے نہ کہ اعراض میں اور منافع اعراض ہوتے ہیں لہذا باب زکوٰۃ میں شاہ کو منافع سے بدلنا درست نہیں

وَهُوَ نَظِيرٌ مَا قُلْنَا إِنَّ الْوَاجِبَ إِنَّ الَّتِي النَّجَاسَةَ وَالنَّاءُ الَّتِي صَالِحَةٌ لِلأَزَالَةِ وَ  
الْوَاجِبُ تَعْظِيمُهُ اللَّهُ تَعَالَى بِكُلِّ جُزْءٍ مِنَ الْبَدْنِ وَالْتَّكْبِيرُ الَّتِي صَالِحَةٌ لِجَعْلِ فَعْلٍ  
اللِّسَانِ تَعْظِيمًا وَالْأَفْطَارُ هُوَ السَّبِبُ وَالْوَقَاعُ الَّتِي صَالِحَةٌ لِلْفِطْرِ وَبَعْدَ التَّعْدِيلِ  
يَبْقَى الصَّالِحَيَةُ عَلَى مَكَانٍ فَبَلَّةَ،

**ترجمہ** اور یہ (مطلق مال کا واجب ہونا) اس کی نظریہ ہے جو ہم نے کہا ہے کہ واجب نجاست کا ازالہ ہے اور پانی ایسا آہ ہے جواز ازالہ نجاست کے لئے مناسب ہے اور واجب اللہ تعالیٰ کی تعظیم ہے بدن کے ہر ہر جز سے اور تکبیر ایسا آہ ہے کہ جو زبان کے فعل کو تعظیم بنانے کی صلاحیت رکھتا ہے اور افطار وہ سبب کفارہ ہے اور جماع ایسا آہ ہے کہ اسیں روزہ کو توڑنے کی صلاحیت ہے اور تعییل کے بعد صلاحیت علی حالہ پانی رہی ہے، **تشریح** اعراض یہ ہے کہ حدیث شریف میں وارد ہوئے کہ یا پاک پکڑے کو پانی سے دھو یا جائے آپ کا قول ہے تم اعنیہ بالمار، اس حدیث میں صراحت ہے کہ ازالہ نجاست پانی ایسی سے ہونا چاہئے اخاف نے پانی سے ازالہ نجاست کی علت یہ بیان کی ہے کہ پانی سیمال اور فیض ہوتا ہے نیز اسیں ازالہ نجاست کی صلاحیت ہوئی ہے لہذا جس چیز میں مذکورہ اوصاف پانی کے جائیں جیسے عرق گلاب، سرک، پڑول، مٹی کا تسلی دیگر، تو ان اشیاء سے ازالہ نجاست جائز ہے اس علت کے بیان کرنے سے نص کا حکم متغیر ہو گیا اور وہ ازالہ نجاست بالمار بعینہ ہے۔

جواب : اس کا جواب بھی وہی ہے جو مائن میں دیا جا چکا ہے کہ مذکورہ تسلی تعییل کی وجہ سے نہیں ہے بلکہ دلالۃ النص کی وجہ سے ہے جو نکھلہ حدیث کا اصل مقصد ازالہ نجاست ہے نہ کہ پانی کا استعمال، اس کی دلیل یہ ہے کہ اگر کسی شخص نے ثوب نجس کو بدن سے ناز کے وقت الگ کر دیا یا نجس جگہ کو کاٹ دیا یا جلا دیا تو نہیں ازالہ درست ہو جائے گی، اس سے معلوم ہوا کہ پانی کا استعمال ضروری نہیں ہے بلکہ ضروری ازالہ نجاست ہے خواہ وہ کسی

طریق سے ہو اگر پانی کا استعمال ہی ضروری ہوتا تو کسی صورت میں بھی پانی کا استعمال ساقط نہ ہوتا، اعتراض یہ ہے: والواجب اسکا عطف یا اس کا مصون علیہ الرحمہ اس عبارت سے بھی شوافع کی جانب سے وارد ہونے والے اعتراض کا جواب دینا چاہتے ہیں۔

اعتراض یہ ہے کہ شارع نے افتتاح صلوٰۃ کے لئے تکبیر کو واجب کیا ہے کہا قال اللہ تعالیٰ و رک فکہ، و کہا قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، تحریکہا التکبیر و تخلیلہا التسلیم۔ مگر آپ نے یہ تعلیل بیان کر کے شارع کا مقصد افتتاح صلوٰۃ کے وقت تنظیم و شمار ہے لہذا اہر اس کلمہ سے نازکی افتتاح درست ہوگی کہ جیسی تنظیم و شمار کے منع ہوں گے مثلاً اللہ جل، الرحمن الاعظم، آپ کی اس تعلیل کی وجہ سے اس نفس کا حکم بدل گیا جو دعوب تکبیر کو ثابت کر رہی ہے حالانکہ آپ نے فرمایا اسکا قیاس کی شرط یہ ہے کہ نفس (مقیس علیہ) کا حکم متغیر نہ ہو۔ جواب: ہم یہ تید نہیں کرتے کہ شارع کا مقصد بعینہ تکبیر ہے بلکہ مقصد تنظیم ہے اور اللہ کی تنظیم جس طرح تکبیر ہے ادا ہو جاتی ہے اسی طرح ان کلمات سے بھی ادا ہو جاتی ہے جو اقبل میں مذکور ہوتے ہیں اور نصوص میں تکبیر کا ذکر صرف اسلئے ہے کہ تکبیر بھی تنظیم کا ایک فرد ہے۔

اعتراض یہ ہے: والا فطار ہو السب از مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے بھی ایک اعتراض کا جواب دینا چاہتے ہیں اعتراض یہ ہے کہ حدیث شریف میں روزہ کو جماع کے ذریعہ فاسد کرنے کی وجہ سے کفارہ کو واجب کیا گیا ہے اسلئے کہ آپ نے اس اعرابی سے کہ جس نے رمضان کے روزہ کو جماع کے ذریعہ فاسد کر دیا تھا فرمایا تھا اعنت رقبۃ، الحدیث مگر احناف نے وجوب کفارہ کی علت روزہ کے فساد کو قرار دیا خواہ روزہ کا فساد جماع سے ہو یا اکل و شرب سے ہر صورت میں کفارہ واجب ہو گا، مذکورہ تعلیل کی وجہ سے نفس کا حکم جو کہ صرف جماع سے کفارہ کا وجوب تغیر ہو گیا، جواب: اس کا جواب جواب سابق کے میں ہے کہ شارع کا مقصد بلاعذر رمضان کے روزہ کو بالقصد فاسد کرنے کی صورت میں کفارہ کو واجب کرنا ہے، مطلب یہ ہے کہ کفارہ کا اصل سبب توارفطار ہے جماع بھی اس کا ایک فرد ہے، بہر حال ہماری تعلیل سے محل (نفس) میں بذات خود کوئی تغیر نہیں ہوا کیونکہ وہ بہستور و جو کفارہ کے لئے محل صاف ہے۔

وَبِهَدَائِبَيْنَ أَنَّ الَّامَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ لَآمَالُ الْعَاقِبَةِ  
اَيْ يَصِدِّقُ لَهُمْ بِعَاقِبَتِهِ اَوْ لِرَبِّهِ اَوْ بَيْنَ الصَّدَقَاتِ الْيَئِيمُ بَعْدَ مَا صَادَقَهُ  
وَذَلِكَ بَعْدَ الْأَدَاءِ إِلَى اِنْتِهِ تَعَالَى فَصَادُ وَاعْنَى هُذَا الْتَّعْتِقَنُ مَصَارِفَ بَاعْتِبَارِ  
الْحَاجَةِ وَهَذَا الْأَسْمَاءُ اسْبَابُ الْحَاجَةِ وَهُمْ بِحُمْمَةٍ لَمْ يَلْمَحْ لِلرَّكْزَةِ بِهِ تِرْكَةٌ  
الْكَعْبَةِ لِلصَّلَاةِ وَكُلُّهَا قَبْلَةٌ لِلصَّلَاةِ وَكُلُّ جُزْءٍ مِنْهَا قَبْلَةٌ،

**ترجمہ** اور اس سے یہ بات واضح ہو گئی ہے کہ لام اللہ تعالیٰ کے قول "انما الصدقات للفقرار" میں عاقبت کا ہے یعنی یہ فقرار کے لئے ہو جاتا ہے اپنے انجام کے اعتبار سے یا اسلئے کہ نفس نے ان کی جانب صرف کو واجب کیا ہے اس کے بعد اور یہ (مال کا صدقہ ہو جانا) اللہ تعالیٰ کی طرف ادا کی گئی کے بعد ہے تو نہ کوہ احصاف اس تحقیق کے مطابق حاجت کے اعتبار سے مصافر ہوں گے اور یہ اسما (شانیہ) جو آیت میں مذکور ہیں (احاجت کے اسباب میں اور یہ تمام مصافر زکوٰۃ کے لئے بہتر لکھیہ کے میں نماز کے لئے اور پورا اکعبہ نماز کیلئے قبلہ ہے اور کعبہ کا ہر ہر جز قبلہ ہے)۔

**تشریح** ماسن کی تقریر سے کہ صدقہ ابتداء اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں پڑتا ہے پھر حالت بقاری میں فقرار کیلئے ہو جاتا ہے یہ بات ظاہر ہو گئی کہ اللہ تعالیٰ اسے قول "انما الصدقات للفقرار" میں لام صیر و درت (عاقبت) کے لئے ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ اسے قول "فالقططة آل فرعون ليكون لهم عدوا و حزنا" میں لام عاقبت کا ہے یعنی موسیٰ اخزر کاران کے لئے دشمن اور سبب حزن ہو جائے یعنی جس وقت آل فرعون نے موسیٰ کو پانی سے نکالا تھا اس وقت تو موسیٰ دشمن اور سبب رنج و غم نہیں تھے مگر انجام کار دشمن اور سبب رنج و غم ہو گئے، اسی طرح صدقہ کے مال پر جب فقیر کا ابتداء قبضہ ہوتا ہے اس وقت وہ مال فقرار کا نہیں ہوتا بلکہ اللہ تعالیٰ کا ہوتا ہے مگر جب فقیر کا قبضہ باقی رہتا ہے تو وہ مال فقیر کا ہو جاتا ہے اسلئے کہ اللہ تعالیٰ مال سے بے نیاز ہے۔

اعتراف رہ، وہیذا تین سے بھی مصاف و ایک اعتراف کا جواب دینا چاہتے ہیں اعتراف و جواب سے پہلے بطور تمہید ایک سلسلہ سمجھ لینا ضروری ہے تاکہ اعتراف اور جواب کا سمجھنا آسان ہو جائے۔

اہم شاقی رجس کے نزدیک مال زکوٰۃ کو تمام ان احصاف شانیہ کو دینا ضروری ہے جن کا ذکر اللہ نے انما الصدقات للفقرار والمسکین اخز میں کیا ہے اگر صرف ایک صحف کو یا صرف ایک فرد کو زکوٰۃ دیدی تو ادا نہ ہو گی، اس لئے کہ اہم شاقی رجس للفقرار کے لام کو تمیک کے لئے مانتے ہیں جس کا مطلب یہ ہے کہ تمام مصافر شانیہ کا مشترک طور پر مال زکوٰۃ میں حق ہے اور یہ بات لام کے تمیک کے لئے ہونے کی وجہ سے نظر سے ثابت ہے اور حقیقتے نفس کے حکم کی علت حاجت کو قرار دیا ہے اور انما الصدقات للفقرار کا مطلب انما الصدقات للمحا جین لیا ہے جس کی رو سے تمام احصاف شانیہ کو مال زکوٰۃ دینا ضروری ہے بلکہ ایک صحف یا کسی صحف کے فرد واحد کو کبھی اگر زکوٰۃ دیدی گئی تو درست ہے مگر اس سے حکم نفس کا بد لانا لازم آتا ہے کیونکہ نفس کا حکم تو یہ تھا کہ مشترک طور پر تمام احصاف شانیہ کو مال زکوٰۃ دینا ضروری ہے اذ احصاف کے نزدیک صحف واحد کو دینا بھی کافی ہے یہ حکم نفس کا بد لانا ہے۔

جواب: ماسن سے جواب کی تفصیل معلوم ہو گئی ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ مذکورہ احصاف اس وقت واقع ہوتا ہے جبکہ للفقرار کے لام کو تمیک کے لئے بیاجائے، احصاف نے لام کو جب عاقبت کے لئے لیا ہے تو اس کوئی اعتراف واقع نہیں ہو گا۔

اولانہ اوج الصرف لز مصطفیٰ علیہ الرحمہ اس عبارت سے لام کے حیر و رت کے لئے ہونے کی دوسری دلیل بیان فمار ہے میں اس دلیل کا خلاصہ یہ ہے کہ مال زکوٰۃ چونکہ اولاً اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں پڑتا ہے چونکہ فقیر کا بقسطہ اولیٰ نیایۃ اللہ تعالیٰ کے لئے ہوتا ہے پھر وہ مال فقیر کے لئے ہو جاتا ہے اس سے بھی یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ لفقر اور کلام عاقبت کے لئے ہے۔

وذکر، اور مال کا صدقہ ہونا اس وقت ہو گا جبکہ مال کو اللہ تعالیٰ کی طرف ادا کر دیا جائے اور مال کی ادائیگی اللہ تعالیٰ کی طرف فقیر کو دینے کے بعد ہی ہو سکتی ہے اس لئے کہ فقیر اللہ کا نائب ہیں کہ قبضہ کرنا ہے لہذا لام عاقبت کا ہو گا اس تحقیقیں کی بنیاد پر کہ مودعی خالص اللہ تعالیٰ کا حصہ ہے مصارف ثانیہ حاجت کی وجہ سے مصارف نہیں گے، آئیت میں مذکورہ اسلام طور پر حاجت کے اسباب ہوتے ہیں اسی وجہ سے آئیت میں ان کا تذکرہ کیا گیا ہے گویا کہ اللہ تعالیٰ نے یہ فرمایا ہے کہ صدقات محتاجوں کے لئے ہیں حاجت خواہ کسی سبب سے ہو گیت میں مذکورہ تمام اسلام طور پر حاجت میں مشترک ہیں خواہ حاجت کسی سبب سے ہو لہذا آئیت میں مذکورہ تمام صرف واحد ہیں نہ کہ اصناف مختلف، جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ بعض اسباب پر دلالت نہیں کرتی کہ اسلام مذکورہ فی الایت زکوٰۃ کے مستحق ہیں بلکہ اس کے صرف واجب کے لئے مصروف مناسب ہیں لہذا اصناف مذکورہ کی مثال ایسی ہے جیسا کہ کعبۃ اللہ نماز کے لئے، جس طرح کعبۃ اللہ مستحق صلواتہ نہیں ہے البتہ اس کی طرف توجہ کے لئے مناسب ہے اسی طرح یہ محتاجین بھی مال زکوٰۃ کے مستحق نہیں ہیں بلکہ مال زکوٰۃ کے اچھے صرف ہیں اور پورا کعبہ نماز کے لئے قبلہ ہے اسی طرح جمیع اصناف زکوٰۃ کے صرف ہیں اور جس طرح کعبہ کا ہر جز نماز کے لئے قبلہ ہے اصناف مذکورہ کا ہر فرد بھی زکوٰۃ کا صرف ہے لہذا تمام اصناف یا کسی ایک فرد کو زکوٰۃ دینا درست ہے۔

مذکورہ تقریر سے یہ بات واضح ہو گئی کہ بعض کا حکم اس بات کو بیان کرنا ہے کہ بعض میں مذکورہ تمام اسلام مختلف قسم کی حاجت کی وجہ سے مصارف زکوٰۃ ہیں مذکورہ جواب لفقراء کے لام کو تملیک کے لئے تسلیم نہ کرنے کی صورت میں تھا مذکورہ اعتراض کا تسلیمی جواب بھی ممکن ہے اس کے لئے بطور تہمید ایک مقدمہ کا بھنا ضروری ہے وہ یہ ہے کہ امام شافعی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا دار و مدار اس بات پر ہے کہ مقدار واجب پر قبضہ کرنے سے قبل ہی تمام فقراء کا اسیں حق ہے لہذا اگر کسی ایک صرف یا ایک فقیر کو دیدیا گیا تو باقی کی حق تلفی لازم نہ ہے گا۔

جب یہ تہمید بھجھ میں آگئی تو عرض ہے کہ یہ تسلیم کرتے ہیں کہ لام تملیک کے لئے ہے لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ واجب قبل الادار فقیر وغیرہ کی ملکیت ہو اس لئے کہ بعض سے جو بات ثابت ہو رہی ہے وہ یہ ہے کہ واجب کے صدقہ بننے کے بعد اسیں فقراء وغیرہ کی ملک ثابت ہو گی اس لئے کہ باری تعالیٰ کا ارشاد ہے «انما الصدقات للفقراء اور صدقہ بتلتے ہے بعد الادار الی اللہ قبضہ فقیر کے ذریعہ، فقیر کے ابتدائی قبضہ کے وقت واجب فقیر کی ملک نہیں ہوتا اس لئے کہ فقیر کا ابتدائی قبضہ اللہ تعالیٰ کے نائب کی حیثیت ہے ہوتا ہے چنانچہ جب ابتدائی قبضہ کے وقت واجب فقراء کا

کی ملک نہیں ہے تو مصادر کی تمام اقسام کی جانب خرچ کرنا بھی ضروری نہ ہوگا، صاحب زکوٰۃ کے ادا کرنے کے بعد مکہیت ثابت ہوگی لیکن جب صاحب زکوٰۃ نے فقراء کو زکوٰۃ ادا کر دی تو اب فقراء کا کوئی حق واجب نہیں رہا لہذا صاحب زکوٰۃ کو اس بات کا اختیار رہے گیا کہ خواہ جیسے اصناف کو زکوٰۃ دیدے یا کسی ایک صرف یا ایک فسر دکو ادا کر دے۔

وَأَمَّا رَكْنُهُ فَمَا جَعَلَ عَلَمًا عَلَى حَكْمِ الْنَّصِّ مِمَّا اسْتَنَدَ عَلَيْهِ النَّصْ وَجَعَلَ الْفَرْعَ  
نَظِيرًا لِلَّأَنَّهُ فِي حَكْمِهِ مُوجُودٌ كَفِيْهِ وَهُوَ الْأَصْفُ الصَّالِحُ الْمُعَدَّلُ بِظُهُورِ أَثْرِهِ فِي  
جِنْسِ الْحَكْمِ الْمُعَلِّمِ بِهِ وَنَفْعِهِ بِصَلَاحِ الْوَصْفِ الْمَلَائِمَةِ وَهُوَ أَنْ يَكُونَ عَلَى  
مُوَافَقَةِ الْعِلَلِ الْمُنْقُولَةِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَنِ الْسَّلْفِ  
كَقَوْلَتِنَا فِي التَّبِيِّنِ الصَّغِيرِ إِنَّهَا مَنْزَنَةٌ وَجَرَرَهَا لِأَعْتَهَا صَغِيرٌ فَأَشَبَهَتِ الْبَكْرَ فَهَذَا  
تَعْلِيلٌ بِوَصْفِ مُلَادِ شِيرٍ لِأَنَّ الصَّفَرَ مُوَقَّرٌ فِي الْكَيْمَةِ الْمُنَاكِحِ لِمَا يَتَصَلَّبُ بِهِ  
مِنَ الْعِجْزِيَّةِ الظَّوَافِ لِمَا يَتَصَلَّبُ بِهِ مِنَ الظَّرُورَةِ فِي الْحَكْمِ الْمُعَلِّمِ بِهِ فِي  
قَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْهَرَةُ لَيْسَتْ بِنَجْسَتِهِ إِنَّهَا هِيَ مِنَ الظَّوَافِيَنَ وَالظَّوَافِيَاتِ  
عَلَيْكُمْ وَلَا يَصْحُّ الْعَمَلُ بِالْوَصْفِ قَبْلَ الْمُلَائِمَةِ لِأَنَّهُ أَمْرٌ شَرِيعٌ

**ترجمہ** اور بہرہ اس تیکس کا کرن وہ وصف ہے جس کو حکم نص کی علامت قرار دیا گیا ہو در انحصاریکہ وہ وصف ان اوصاف میں سے ہو جن پر نص مشتمل ہے اور فرع کو حمل کی نظری قرار دیا گیا ہو اصل کے حکم میں، اس وصف اصل کے فرع میں پائے جانے کی وجہ سے اور یہ وصف (جس کو علامت قرار دیا گیا ہے) وہ وصف ہے جو صاحب ہو معدل ہو حکم معلل بہ کی ہم جس میں وصف کا اثر ظاہر ہونے کی وجہ سے، اور صلاح وصف سے ہماری مراد وصف کی موافقت ہے اور وہ یہ ہے کہ وصف ان علتوں کے موافق ہو جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور اسلام سے متفق ہیں جیسا کہ ہمارا قول ثیہ صغیرہ کے بارے میں، کہ اس کا نکاح جبرا (بغیر رضا مندی صغیرہ) درست ہے چونکہ وہ صغیرہ ہے پس با کو کہ مثاہب ہو گئی لہذا صخر کو دولیت اکی علت قرار دینا وصف موافق کے ساتھ تعلیل ہے اس لئے کہ صغیر و لایت نکاح میں مؤثر ہے اسلئے کہ صخر کے ساتھ عجز و لایت ہے جیسا کہ اسور ہر ہیں اطواف کی تاثیر ہے کیونکہ اس اطواف کی وجہ سے اس حکم میں حضورت والبستہ ہے جس کی وجہ سے طواف کو علت قرار دیا گیا ہے نبی علیہ السلام کے فرمان «الہرہ لیست بجستہ اثماری من الطوافین والطوافات علیکم» اور موافقت کے بغیر وصف پر عمل کرنا ضریح نہیں ہے

اسلئے کہ وصف امر شرعی ہے۔

**تشریح** مصحف علیہ الرحمہ شرود طقیاں کے بیان سے فارغ ہونے کے بعد کرن قیاس کو بیان کرنا چاہتے ہیں، لیکن لغت قیام و رکوع و قراءۃ و عزیزہ نماز کے لئے، قیاس کے چار ارکان ہیں (ا) اصل (۲) فرع (۳) علت (۴) حکم، مگر ان میں رکن اعظم علت ہے اسی وجہ سے مصحف نے صرف علت کو صراحت بیان کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ قیاس کا رکن وہ وصف ہوتا ہے جو اصل اور فرع کے درمیان مشترک ہوتا ہے اور اسی کو علت کہتے ہیں، یہ وصف جس کو حکم فرع کے وجود پر علامت قرار دیا گیا ہے وہ ان اوصاف میں سے ہے جس پر نفس مشتمل ہے، اس کی مثال اس طرح سمجھئے کہ افیون (افیم) حرم ہے اسلئے کہ یہ بھی خر کے مانند سکر ہے لہذا حرم افیون کی حرمت کو خستہ کی حرمت پر قیاس کریں گے، اس قیاس کا رکن اعظم و صرف سکر ہے جو کہ خر کے حکم (یعنی حرمت) کی علامت ہے اسلئے کہ جب یہ نے خر کے اوصاف میں عنزور کیا تو سکر کے علاوہ اسی اور وصف کو حرمت کی علت نہیں پایا پس وصف سکر ہی خر اور افیون کے درمیان وصف مشترک ہے پس وصف سکر کے مشترک ہونے کی وجہ سے خر کے حکم کو جو کہ حرمت ہے افیون کی جانب متعددی کر دیا چونکہ اس وصف مشترک کے بغیر قیاس کا وجود ممکن نہیں ہے اسلئے اسی وصف کو قیاس کا رکن اعظم قرار دیا۔

سوال: جبکہ قیاس کا وجود اس وصف مشترک پر موقوف ہے تو پھر مصحف نے اس کو علامت حکم کیوں قرار دیا علت حکم کیوں قرار نہیں دیا؟

جواب: خمر بلکہ ہر شے میں حرمت کا موجب درحقیقت اللہ تعالیٰ ہے اسلئے کہ تحریم و تحلیل خداہی کی شان ہے سکر تو اس تحریم پر صرف ایک علامت ہے پھر اس بات میں اختلاف ہے کہ وصف مشترک اصل اور فرع دونوں کے حکم کی علامت (علت) ہے یا فقط فرع کے حکم کی علامت (علت) ہے، مشائخ عراق کہتے ہیں کہ وصف صرف حکم فرع کی علامت (علت) ہے اسلئے کہ اصل (مقتین علیہ) میں نفس موجود ہے، نفس ہوتے ہوئے وصف کی جانب حکم کی نسبت کرنے کی ضرورت نہیں ہے اسلئے کہ نفس قطعی ہوتی ہے اور بعض مشائخ نے فرمایا کہ دونوں کے حکم کی علامت (علت) ہے اسلئے کہ وصف اگر اصل میں موزون ہو تو فرع کی جانب متعددی کرنا درست نہ ہوگا، راجح قول مشائخ عراق کا ہے جس وصف کو نفس کے حکم پر علامت قرار دیا گیا ہے پونکہ وہی وصف فرع میں بھی موجود ہے لہذا اصل کے حکم کو فرع کی جانب متعددی کر کے فرع کو اصل کی نظر قرار دیا گیا ہے۔

وہ وصف صدیع ہو اور صدیع کا مطلب جیسا کہ سابق میں بیان کیا جا چکا ہے کہ یہ وصف آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور سلف صاحبین کے بیان کردہ وصف کے موافق ہو، دو یہ کہ وہ وصف محدول ہو یعنی اس وصف کی تاثیر کسی دوسری

جگہ ظاہر ہو چکی ہو، وصف کے لئے ذکورہ دونوں چیزوں کی شرط اس وجہ سے ہے کہ وصف حکم کو ثابت کرنے میں بمنزلہ شاہد کے ہے جس طرح شاہد میں صلاحیت شہادت یعنی عاقل، بانغ، مسلمان اور آزاد ہونا شرط ہے اسی طرح وصف میں بھی اس بات کی صلاحیت شرط ہے کہ حکم کی نسبت اس وصف کی طرف کرنا مناسب ہو نہیں کہ غیر مناسب ہو مثلاً اسلام کی جانب فرقت کی نسبت مناسب نہیں ہے، اگر زوجین میں سے کوئی ایک اسلام لے آتا تو ان دونوں کے درمیان اسوجہ سے جدائی نہیں کرائی جائے گی کہ اسی سے یک مسلمان ہو گیلے ہے اگر ایسا ہوگا تو اسلام کی جانب فرقت اور قطع رحمی کی نسبت لازم آئے گی حالانکہ اسلام تو صدقہ رحمی کے لئے آیا ہے نہ کہ قطع رحمی لئے جیسا کہ امام شافعیؓ اسلام کی جانب فرقت کی نسبت کرتے ہیں، اخاف کے نزدیک اگر زوجین میں سے کوئی ایک اسلام لے آیا ہے تو وہ سے کے سامنے بھی اسلام پیش کیا جائے گا، اگر وہ بھی اسلام لے آئے تو فہمہ اور نہ دونوں کے درمیان جدائی کرادی جائی گی اور اس جدائی کی نسبت فریق شافعی کے ایمان نہ لانے کی طرف کیجاوے گی، اگر شاہد، بانغ، عاقل، آزاد مسلمان نہ ہوگا تو اس کے اندر شہادت کی صلاحیت ہی نہیں ہو گی اسی طرح اگر وصف آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور سلف کے بیان کردہ وصف کے موافق نہ ہوگا تو اسیں بھی حکم کی علت بننے کی صلاحیت نہ ہوگی، شاہد میں دوسرا وصف یہ ضروری ہے کہ وہ عادل ہو اس لئے کہ اگر شاہد عاقل، بانغ، آزاد، مسلمان تو ہو مگر عادل نہ ہو تو اس کا مطلب یہ ہے کہ شاہد کے اندر صلاحیت شہادت تو ہے مگر عادل نہ ہونے کی وجہ سے اس کی شہادت مستبر نہیں ہے یہ ایسا ہی ہے کہ چھری تو ہو مگر اسیں دھار نہ ہو اور عدالت کا مطلب ہے دینداری یعنی اپنے دین کے مقتضی پر عمل کرتے ہوئے فتن و فجور سے اجتناب کرے تاکہ اس کی زندگی میں دینداری کا طور ہو اگرچہ یہی نہ ہوں گی تو صلاحیت کے باوجود شہادت مستبر نہ ہو گی اسی طرح وصف کے اندر بھی عدالت ضروری ہے وصف کے اندر عدالت کا مطلب یہ ہے کہ کسی دوسری جگہ اس وصف کا اثر ظاہر ہو چکا ہو تا شیر کی صورت میں بہ تا شیر کی چار صورتیں ہو سکتی ہیں (۱) عین وصف کی تا شیر عین حکم میں جیسے عین طوف کی تا شیر عین سور ہرہ میں، (۲) تا شیر متفق علیہ ہے (۳) عین وصف کی تا شیر حکم مغلل بر کی جنس میں جیسے صغر کی تا شیر ولایت مال میں بالا جمیع ظاہر ہے تو ولایت نکاح میں بھی ظاہر ہو گی چونکہ دونوں حکم ہم جنس ہیں (۴) جنس وصف کا اثر بعینہ اسی حکم میں ظاہر ہو جیسے اغماء (عنشی) کی وجہ سے کثیر نازدیکی قضاہ کا ساقطہ ہونا اسلئے کہ اغماء کی جنس جنون ہے اور جنون کا اثر قضاہ صلواتہ میں ظاہر ہو چکا ہے لہذا اغماء بھی سقوط صلواتہ کی علت ہوگا (۵) جنس وصف کا اثر جنس حکم میں ظاہر ہو جیسے سفر کی مشقت ربا عیم میں دور کوت کے ساقطہ کرنے کی علت ہے اور مشقت حیض کی جنس ہے اور دور کوت کا ساقطہ ہونا سقوط صلواتہ کی جنس ہے تو جانست کی وجہ سے حیض بھی سقوط صلواتہ کی علت ہوگا چو کھتی صورت کے علاوہ تمام صورت میں بالا تفاق مقبول ہیں البتہ جو کھتی صورت میں اختلاف ہے۔

کوئنلئے الثیب الصنیفؓ، ولایت نکاح کی علت کے بارے میں علامہ کا اختلاف ہے، اخاف کے نزدیک ولایت نکاح کی علت صغر ہے، اور امام شافعیؓ کے نزدیک بکارت ہے، اس مسئلہ کی کل تین صورتیں ممکن ہیں یعنی صنیفہ

بھی ہوا در بارکہ بھی، اس صورت میں بالاتفاق ولایت اجبار حاصل ہے اسلئے کہ دونوں کے نزدیک ولایت کی علت موجود ہے (۱) بارکہ اور بالغ ہو، امام شافعی کے نزدیک ولایت اجبار حاصل ہوگی نہ کہ امام ابوحنیفہ کے نزدیک اسلئے کہ امام شافعی رجس کے نزدیک علت ولایت موجود ہے نہ کہ امام اعظم کے نزدیک (۲) شیعہ صیفیہ ہوا اخاف کے نزدیک ولایت اجبار حاصل ہوگی اسلئے کہ ولایت کی علت جو کہ صفر ہے موجود ہے بخلاف امام شافعی رجس کے، جس طرح بارکہ صیفیہ پر ولایت اجبار حاصل ہے اسی طرح شیعہ صیفیہ پر بھی ولایت اجبار حاصل ہوگی چونکہ صفر دونوں صورتوں میں موجود ہے اور اخاف کے نزدیک بھی ولایت اجبار کی علت ہے اسلئے کہ اخاف کے نزدیک صفر ولایت نکاح میں توثر ہے اسلئے کہ ولایت نکاح کی مشروعیت صیفیہ پر ولی کی شفقت کی وجہ سے ہے چونکہ صیفیہ خود معاملہ نکاح کرنے سے عاجز ہے لہذا جس طرح نقض کی ولایت ولی کو حاصل ہوئی ہے نکاح کرنے کی ولایت بھی ولی کو حاصل ہوگی لہذا اثبات ولایت کے لئے صفر کو علت قرار دینا یہ وصف ملائم و مناسب کو علت قرار دینا ہے بخلاف بارکہ بالغ کے کہ وہ خود اپنے لفظ نقصان کو مجھتی ہے لہذا نکاح کے معاملے میں اس کو ولایت کی حاجت نہیں ہے، ولایت کا مدار ضرورت اور حاجت پر ہے، صیفیہ کو عاجز ہونے کی وجہ سے چونکہ حاجت ہے لہذا ولایت کی ضرورت ہوگی، لہذا ضرورت ایسا وصف ہے کہ جیسیں علت بننے کی صلاحیت چونکہ توہہ کو اسی ضرورت کی وجہ سے ناپاک قرار نہیں دیا گیا، اس سے یہ بات معلوم ہوگئی کہ صفر علت حاصل ہے۔

حاصل یہ ہے کہ ولایت نکاح کی علت ہمارے نزدیک صفر ہے اور وہ وصف طواف کے موافق ہے جس کو کہ آپ نے عدم بخاست سورہ کی علت قرار دیا ہے اسلئے کہ دونوں میں ضرورت موجود ہے۔

ولایت کی علت بالوصف لانہ امر شرعی، سائبین میں گذر چکا ہے کہ وصف کے لئے دو امر وں کا ہونا ضروری ہے ایک ملایت اور دوسری عدالت اول شرط جواز ہے اور دوسری شرط واجب، مطلب یہ ہے کہ شرط ملایت نے پائی جائے تو اس وصف کو حکم کی علت قرار دینا ہری درست نہیں ہے البتہ شرط ملایت پائی جانے کی صورت میں حکم کی علت بنانا تو صحیح ہے مگر واجب نہیں ہے اور جب دوسری شرط یعنی عدالت پائی جائے تو اس صورت میں حکم کی علت قرار دینا واجب ہے، اس کی نظر شاہد (گواہ) کی ہے اگر کسی شاہد میں صلاحیت عدالت یعنی عاقل، بالغ، مسلمان، آزاد ہونا پایا جاتا ہے مگر عادل ہونا نہیں پایا جاتا تو اس صورت میں قاضی کے لئے یہ جائز ہے کہ صلاحیت شاہد کیوجہ سے فیصلہ کر دے مگر فیصلہ کرنا واجب نہیں ہے البتہ جب شاہد عادل بھی ہو تو اس صورت میں فیصلہ کرنا واجب ہے، وصف کے امر شرعی ہونے کا مطلب یہ ہے کہ ہماری گفتگو علیل شرعیہ ثبتہ للحکم میں ہو رہی ہے لہذا ان کی صحت بھی شارعہ کی طرف سے معلوم ہوگئی، یعنی وہ علت سلف سے منقول علت کے موافق ہو۔

فائدہ ہے منکح یا منکح کی جمیع ہے اول مصادر میں ہے اور ثانی طرف ہے منکوحت کی جمیع ماتنات شاذ ہے مصادر میں ہونے کی صورت میں یہ اعتراض دار ہوگا کہ مصادر کی جمیع و تشبیہ نہیں آتی تو پھر منکح کی جمیع منکع کی طرح آتی،

مصدر کی جمع تو صرف اس صورت میں آتی ہے جب مصدر کی انواع مختلف ہوں حالانکہ نکاح کی انواع مختلف نہیں ہیں۔

وَإِذَا شَبَّتِ الْمُلَائِمَةُ لَمْ يَعِبُ الْعَمَلُ بِهِ إِلَّا بَعْدَ الْعِدَالَةِ عِنْدَنَا وَهِيَ الْأُثْرُ الْأَكْثَرُ  
يَحْتَمِلُ الرَّدَّ مَعَ قِيَامِ الْمُلَائِمَةِ فَيُتَعَرَّفُ صِحَّتُهُ بِظُهُورِ أَثْرِهِ فِي مَوْضِعِهِ مِنَ الْمَوَاضِعِ  
كَأَثْرِ الصِّفَرِ فِي وِلَايَةِ الْمَالِ وَهُوَ نَظِيرُ صِدْقِ الشَّاهِدِ يُتَعَرَّفُ بِظُهُورِ دِيْنِهِ فِي  
مَنْعِهِ عَنْ تَعَاطِيِ حَطُوطِ دِيْنِهِ،

**مترجمہ:** اور جب میو افقت ثابت ہو گئی تو اس وصف پر ہمارے نزدیک عمل کرنا واجب نہ ہو گا مگر عدالت کے بعد اور عدالت اثر ہے (عمل واجب نہ ہونے کی وجہ یہ ہے) کہ اس وصف میں موافقت کے باوجود مردود ہونیکا احتہا ہے تو وصف کی صحت (عدالت) کی شناخت اس وقت ہو گی جبکہ اس وصف کا اثر کسی اور جگہ ظاہر ہو اس ہو جیسا کہ صفحہ کا اثر مال کی ولایت میں ظاہر ہو چکا ہے اور یہ (ظہور اثر کی وجہ سے عدالت کا معلوم ہونا) ایسا ہی ہے جیسا کہ گواہ کا صادق ہونا اسوق معلوم ہو گا جبکہ اس کے دن کا اثر اسکو ممنوعات شرعیہ کے ارتکابے باز رکھنے کی صورت میں ہو۔

**تشریفہ:** اس عبارت کی تشریح ابھی تک ممکن نہیں ہے لیکن جبکہ ہے، اس کا خلاصہ یہ ہے کہ اگر وصف کی طایفہ موافقت ثابت ہو گئی ہے تو اس پر عمل کرنا جائز تو ہے مگر واجب نہیں ہے، واجب عمل کے لئے ہمارے نزدیک ثبوت تاثیر ضروری ہے بخلاف امام شافعیؒ کے ان کے نزدیک وصف کا موثر ہونا ضروری نہیں ہے بلکہ مجتہد کا یہ خیال کافی ہے کہ یہ وصف حکم میں موثر ہے۔

اگر شاہد مسٹر احوال جو کہ عاقل، بالغ، مسلمان، آزاد ہو تو قاضی کے روبرو کسی معاملہ میں شہادت دے تو قاضی پر واجب نہیں ہے کہ اس کی شہادت کو قبول کرے البتہ قبول کرنا جائز ہے اور اگر صلاحیت شہادت کیساتھ عدالت بھی ثابت ہو جائے تو اس صورت میں شہادت کا قبول کرنا واجب ہے اور عدالت کا مطلب کسی جگہ اس وصف کے اثر کا ظہور ہے اسلئے کہ اگر وصف کا اثر موضع آخر میں ظاہر نہ ہوا ہو تو طایفہ کے باوجود اس کے مردود ہونے کا احتمال ہو گا جیسا کہ شاہد کی شہادت میں صلاحیت کے باوجود اگر اسیں عدالت نہیں ہے تو رکا احتمال ہے اسلئے کہ یہ بات ممکن ہے کہ کوئی شاہد عاقل بالغ مسلمان آزاد ہو مگر فاسق و فاجر بھی ہو تو ایسی صورت میں شہادت کو رد کر دیا جائے گا، اسی طرح بعض اوصاف باوجود یہ کہ اس بات کی صلاحیت رکھتے ہیں کہ ان کو حکم کی علت قرار دیدی جائے لیکن اس کے باوجود شارع کے نزدیک وہ وصف مردود غیر مقبول ہے جس کی وجہ سے اس وصف کی بنیاد پر شارع نے حکم نہیں لگایا ہے مثلاً خمر، ایسیں بہت سے اوصاف ہوتے ہیں مثلاً خوبی تے سیاں ہوتی ہے، تنخ ہوتی ہے، بد بو دار ہوتی ہے، مسکر ہوتی ہے، ان اوصاف میں بعض مثلاً بد بو دار ہونا اس

لائق ہے کہ اسکو حکم (حرمت) کی علت قرار دیا جائے مگر شارع نے اس وصف کا اعتبار نہیں کیا بلکہ ایک ذمہ دہرے وصف کا جو کہ مسکر ہونا ہے اعتبار کیا ہے اور اسکی کی حرمت کی علت قرار دیا ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ وصف کی عذالت (معدل ہونا)، اسی وقت ثابت ہو گا جبکہ نص یا اجماع کے ذریعہ اس کی تماشیر موضع آخر میں ظاہر ہو چکی ہو، ظہور اثر کی کل چار صورتیں ہو سکتی ہیں جن کی تفصیل معاشر میں گذشتہ جکی میں اسکا اجمالی ہے۔

(۱) عین وصف کے اثر کا ظہور عین حکم میں، (مثال) عین طوف کا اثر عین سورہ میں،  
 (۲) عین وصف کے اثر کا ظہور جنس حکم میں، (مثال) صغر کے اثر کا ظہور ولایت مال میں،  
 (۳) جنس وصف کا ظہور عین حکم میں، (مثال) جنون کے اثر کا ظہور استفاطہ صلوٰۃ میں،  
 (۴) جنس وصف کا ظہور اس حکم کی جنس میں، (مثال) مشقت سفر کے اثر کا ظہور استفاطہ رکعتیں میں،  
 کا اثر الصغر فی ولایۃ المال، بعین پونکہ صغر کے لئے قصور عقل کی وجہ سے لازم ہے لہذا یہ شخص کو جو کامل ارہے اور وافر الشفقت ہو تصرف مال میں بالا جماع صغر کے قائم مقام ہے اسی طرح تصرف فی الشخص میں بھی ولی صغر کا قائم مقام ہو گا پس صغر کو ولایت نکاح کی علت قرار دینا یہ وصف موثر کو علت قرار دینا ہے۔

وَلَمَّا أَصَارَتِ الْعِلْمَةُ عِنْدَ نَاعِلَةً بِالْأَمْرِ قَدَّمَ مَنْ أَعْلَمَ الْقِيَاسَ الْأَسْتِحْسَانَ الَّذِي هُوَ  
 الْقِيَاسُ الْخَفِيُّ إِذَا قِوَىٰ أَثْرُهُ وَقَدَّمَ مَنَا الْقِيَاسَ لِصِحَّتِهِ أَثْرُهُ الْبَاطِنِ عَلَى الْأَسْتِحْسَانِ  
 الَّذِي ظَهَرَ أَثْرُهُ كَوَافِقَ فَسَادُهُ لِأَنَّ الْعِبْرَةَ لِقُوَّةِ الْأَمْرِ وَصِحَّتِهِ دُونَ الظُّهُورِ

ترجمہ:- اور جب ہمارے ذریک علب اثر کی وجہ سے علت ہوئی ہے تو یہ نے اسخان کو جو کہ قیاس خفی ہے قیاس پر مقدم کر دیا جکہ اسخان کا اثر قوی ہو اور قیاس کو مقدم کیا اس کے اثر باطنی کی صحت (قوتہ) کی وجہ سے اس اسخان پر کہ جس کا اثر ظاہر اور اس کا فساد مخفی ہوا ہے کہ اعتبار اثر کی قوت اور صحت کا ہے نہ کہ عین ظہور و خفار کا۔

تشرییہ:- ہمارے ذریک علت کا بنانا قوہ تماشیر کی بنیاد پر ہے بخلاف امام شافعی رحمہ کے توبہ نے بعض جگہوں پر اسخان کو جو کہ قیاس خفی ہے اس کی قوہ باطنی کی وجہ سے قیاس جلی پر مقدم کیا ہے اور بعض جگہوں پر قیاس جلی کو قوہ باطنی کی وجہ سے اسخان پر مقدم کیا ہے ایسا اسخان کو ظاہر قوی ہے مگر اس کا فساد مخفی ہے اسلئے کہ اعتبار قوہ اثر اس کی صحت کا ہے نہ کہ ظہور کا۔

خلاصہ یہ ہے کہ ترجیح اور تقدیم میں تماشیر کی قوہ و صحف کا اعتبار ہوتا ہے نہ کہ ظہور و خفار کا اسلئے کہ بعض اشیاء ظاہر اور بعض خفی ہوئی ہیں لیکن اس کے باوجود خفی کو ظاہر پر مقدم کرتے ہیں جبکہ اس کی تماشیر باطنی قوی ہو مثلاً

آخرہ باوجود یک باطنی شے ہے ملک جو نکہ بقا، اور دوام کے اعتبار سے قوی ہے لہذا دنیا پر مقدم ہے باوجود یک دنیا کا ظاہر ہونا قوی ہے۔

سوال: اول شرعیہ بالاتفاق چار میں مختصر میں کتاب، سنت، اجماع، قیاس، مکارا، صاحب نے پانچویں دلیل یعنی اسخان کا اختراع کہا ہے کیا ہے پھر تعجب اس بات پر ہے کہ بعض اوقات اسخان کے مقابلہ میں قیاس کو ترک کر دیتے ہیں یعنی دلیل شرعی کو عیزز دلیل شرعی کے مقابلہ میں ترک کر دیتے ہیں۔

جواب: مذکورہ عبارت میں اسی سوال کا جواب دیا گیا ہے جبکہ خلاصہ یہ ہے کہ اسخان بھی قیاس ہی کی ایک قسم ہے فرق صرف یہ ہے کہ اول قیاس جلی ہے اور اسخان قیاس خفی ہے، اب رہی یہ بات کہ بعض مواضع پر اسخان کو تزییح ہوتی ہے تو اسکی وجہ یہ ہے کہ علت دراصل اثر کی وجہ سے علت بنتی ہے لہذا جہاں جس کی تاثیر قوی، تو گی اسی کو تزییح دیجائے گی جہاں قیاس کی تاثیر قوی ہوگی اور جہاں اسخان کی تاثیر قوی نہ ہوگی اسخان کو تزییح ہوگی۔

وَبَيَانُ الثَّانِيِ فِيمَنْ تَلَأَ أَيَّةَ السَّجْدَةِ فِي صَلَوةِ تِبَاعَةِ أَئمَّةٍ يَنْكَرُ عُبُورُهَا قِيَاسًا إِلَيْهَا النَّصَّ  
قَدْ وَرَدَ بِهِ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَنَصَرَ رَأِيَّا كِعَادَ أَنَّا نَابَ، وَفِي الْإِسْتِخْسَانِ لَا يَجِدُهُ يَرِيَّ لِأَنَّ  
الشَّرِيعَ أَمْرُنَا بِالسُّجُودِ وَالرُّكُونُ عَلَى خِلَافَتِهِ، كَسُجُودِ الْصَّلَاةِ فَهَذَا اشْرُظَاظَاهِرٌ  
فَمَامَا وَجَهَ الْقِيَاسِ فَمَجَازٌ مُحْضٌ لِكِنَّ الْقِيَاسَ أَوْلَى بِإِشْرَكِ الْبَاطِنِ وَإِمَّا الْقِسْمُ الْأَوَّلُ  
فَأَكْثُرُ مِنْ أَنْ يَجْعَلُ

ترجمہ: اور قسم ثانی (جبکہ اسخان پر قیاس مقدم ہو) اس شخص کے بارے میں کہ جس نے اپنی خاتمی آیت سجدہ نلاوت کی وہ اس آیت سجدہ کے لئے رکوع کر سکتا ہے قیاس، اسلئے کہ نص میں سجدہ کے لئے رکوع کا اطلاق کیا گیا ہے کما قال اللہ تعالیٰ: «وَنَصَرَ رأيَّا كِعَادَ أَنَّا نَابَ، اور اسخان کی رو سے آیت سجدہ کے لئے رکوع کافی نہیں ہوگا اسلئے کہ شارع نے (آیت سجدہ کے لئے) رکوع کو سجدہ کا حکم کیا ہے اور رکوع سجدہ کے خلاف ہے جیسا کہ سجدہ صلواتہ رکوع سے ادا نہیں ہو سکتا، یہ یعنی رکوع کا خلاف سجدہ ہونا، بادی الرائے میں اثر ظاہر ہے اور بہر حال قسم اول بے شمار ہے۔

تشریح: ماستی میں دو قسموں کا ذکر ہوا ہے اول یہ کہ جب اسخان کی تاثیر باطنی قوی ہو تو اسخان کو قیاس کا پر مقدم رکھا جائے گا دوم یہ کہ اگر قیاس کی تاثیر باطنی قوی ہو تو قیاس کو اسخان پر مقدم رکھا جائے گا، اس عبارت میں مصطفیٰ علیہ الرحمہ فہم ثانی یعنی جب کہ قیاس کو اس کی تاثیر معنوی کے قوی ہونے کی وجہ سے

مقدم رکھا گیا ہو بیان فرمائے ہیں، اس کی مثال دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت داؤد علیہ السلام کے واقعیں خرراکھا و اناب فرمایا ہے، اس مثال کی تشریح یہ ہے کہ اگر کسی مصلح نے اپنی نماز میں آئی سجدہ تلاوت کی اور اس نے یہ ارادہ کیا کہ رکوع ہی میں سجدہ تلاوت کی بینت کر لے تاکہ مستقبل سجدہ تلاوت نہ کرنا پڑے جیسا کہ حفاظت عام طور پر ایسا کر لیتے ہیں، قیاس اس بات کا مقتضی ہے کہ ایسا کرنا درست ہے اور اسختان اس بات کا مقتضی ہے کہ درست نہیں ہے، ذکورہ مسئلہ میں بظاہر گو قیاس ضعیف ہے مگر تاثیر معنوی کے اعتبار سے قوی ہے اور اسختان اس کے برعکس ہے لہذا قیاس کو ترجیح دیتے ہوئے ہیں گے کہ سجدہ تلاوت کی نماز کے رکوع میں بینت کرنا درست ہے، قیاس کے اثر معنوی کے قوی ہونے کی وجہ یہ ہے کہ رکوع اور سجدہ خشوع میں ایک دوسرے کے مشابہ ہیں اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ذکورہ آیت میں سجدہ پر رکوع کا اطلاق کیا ہے اسلئے کہ خود رزیں پر گرنے کو کہتے ہیں اور زمین پر گرنا رکوع کی حالت میں نہیں ہو سکتی بلکہ حالت سجدہ میں ہو گا، یہ بات ظاہر ہو گئی کہ ذکورہ آیت میں رکوع سے مراد سجدہ ہے جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ رکوع اور سجدہ خشوع میں ایک دوسرے کے مشابہ ہیں اور مقصود سجدہ تلاوت سے خنثی ہے لہذا سجدہ پر قیاس کرتے ہوئے رکوع سجدہ کی بجائے کافی ہو گا اسلئے کہ وصف خشوع میں دونوں مشترک ہیں۔

و فی الاختیان لا یحجزی، اور اسختان کی رو سے رکوع سجدہ تلاوت کے لئے کافی نہیں ہے اس کی دلیل یہ ہے کہ شارع نے آیت سجدہ کے بارے میں سجدہ کا حکم فرمایا ہے کما قال اللہ تعالیٰ فا سجد و اللہ داعب دوا، اور سجدہ میں غایت تعظیم ہے اور رکوع تعظیم میں سجدہ سے کم ہے نیز سجدہ پر رکوع کا اطلاق مجاز ہے اور سجدہ سے سجدہ مراد لینا حقیقت ہے، مطلب یہ ہے کہ قیاس کا مدار مجاز پر ہے اور اسختان کا مدار حقیقت پر ہے، اور حقيقة مسئلہ مجاز سے اولیٰ ہوتی ہے، تھی وجہ ہے کہ نماز میں رکوع اور سجدہ ایک دوسرے کے قائم مقام نہیں ہو جائی سبز لہذا رکوع بھی سجدہ تلاوت کے قائم مقام نہیں ہو سکتا، مصنف علیہ الرحمہ نے سجود الصلوٰۃ کہہ کر اسی کی طرف اشارہ کیا ہے، وقت اسختان کی پیدلی دلیل کہ رکوع سجدہ کا غیر ہے لہذا رکوع سجدہ کے لئے کافی نہیں ہو گا یہ بظاہر اثر قوی معلوم ہوتا ہے لیکن اگر دقت نظر سے دیکھا جائے تو ایک ضعف اور فساد ہے اسی طرح قیاس میں بظاہر ضعف معلوم ہوتا ہے مگر دقت نظر سے دیکھا جائے تو قوی ہے اسی وجہ سے قیاس کو اسختان پر ترجیح دی کی گی۔

فما وجد القیاس از مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے قیاس کے ضعف ظاہر ہی کی وجہ بیان فرمائے ہیں جسکی طرف اور اشارہ کیا جا پڑکا ہے، مختصر اعرض یہ ہے کہ سجدہ پر رکوع کا اطلاق مجاز مخصوص ہے مشابہت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے سجدہ پر رکوع کا اطلاق کیا ہے جیسے رجل شجاع کو مجازاً اسد کہدیا جاتا ہے اور مجاز حقیقت کے مقابلے میں ضعیف ہوتا ہے لہذا قیاس اسختان کے مقابلے میں ضعیف ہو گا۔

لکن القیاس اول، مصنف علیہ الرحمہ یہاں سے قیاس کے باطنی طور پر قوی ہونے کو بیان فرمائے ہیں کہ گو

قیاس ظاہر نظر میں ضعیف اور فاسد ہے اور اسختان قوی اور صحیح ہے لیکن نظر دیتی سے قیاس اسختان سے اونٹے اور قوی ہے اسلئے کہ قیاس کا اثر باطنی قوی اور اسختان کا اثر باطنی ضعیف ہے۔

بَيَانُهُ أَنَّ السُّجُودَ عِنْدَ التَّلَاقِ لَمْ يُشَرِّعْ قُرْبَةً مَقْصُودَةً حَتَّى لَا يُلْزَمُ بِالنَّذِيرِ إِنَّمَا الْمَقْصُودُ مُعْبَدٌ مَا يَضْلِلُهُ تَوَاصُلُهُ وَالرَّكُوعُ فِي الصَّلَاةِ يَعْمَلُ هَذَا الْعَمَلُ بِمُنْلَافِ السُّجُودِ فِي الصَّلَاةِ وَالرَّكُوعِ فِي غَيْرِهَا فَصَارَ الْأَثْرُ الْخَفِيُّ مَعَ الْفَسَادِ الظَّاهِرِ وَلِمَ مِنَ الْأَثْرِ الظَّاهِرِ حِرْمَةُ الْفَسَادِ الْخَفِيِّ وَهَذَا قَسْمٌ عَزَّ وَجُودُهُ،

ترجمہ:- (قیاس کی تاثیر باطنی کی قوہ کا) بیان یہ ہے کہ تلاوت کے لئے سجدہ قربت مقصودہ ہو کر ثابت نہیں ہے یہی وجہ ہے کہ بجدہ تلاوت نذر امنے سے واجب نہیں ہوتا بلکہ شارع کا مقصود ایسا غل ہے جس سے خشوع ظاہر ہو سکے اور نماز کار رکوع یا کام کر سکتا ہے بخلاف نماز کے سجدے کے اور اس رکوع کے جو نماز سے خارج ہوتے اڑھنی فیض اظاہر کے باوجود اس اثر ظاہر کی سے اولے ہے جو فساد منع کے ساتھ ہے اور یہ قسم ایسی ہے کہ جس کا وجود بہت کم ہے صرف جند مسائل میں پائی جاتی ہے اور پہلی قسم بے شمار ہے۔

تشریح:- مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے قیاس کی تاثیر باطنی کی قوہ کو بیان فرمائے ہیں جس کا خلاصہ یہ ہے کہ تلاوت کے لئے سجدہ قربت مقصودہ نہیں بلکہ مقصد اظہار خشوع و خنوع ہے تاکہ فرمانبردار اور نافران کے درمیان امتیاز ہو جائے، اگر بجدہ تلاوت قربت مقصودہ ہوتا تو اس کی نذر امنا صحیح ہوتا جیسا کہ نماز روزہ وغیرہ کی نذر امنا صحیح ہے، معلوم ہوا بجدہ تلاوت کا مقصد صرف اظہار خشوع ہے اور یہ مقصد نماز کے رکوع سے بھی حاصل ہو سکتا ہے۔

بخلاف بجود الصَّلَاةِ، مصنف رحمہ اس عبارت سے اسختان کے ضعف باطنی کو بیان فرمائے ہیں اسکا خلاصہ یہ ہے کہ جس طرح نماز کا بجدہ رکوع سے ادا نہیں ہو سکت اسی طرح بجدہ تلاوت بھی رکوع سے ادا نہیں ہو سکتا یہ قیاس ضعیف ہے اسلئے کہ نماز کا بجدہ عبادت مقصودہ ہے یہی وجہ ہے کہ اس کی نذر امنا صحیح ہے اور بجدہ تلاوت غیر مقصودہ ہے لہذا بجدہ تلاوت کو بجدہ صلوات پر قیاس کرنا قیاس مع الفارق ہے۔ اگر کوئی یہ اعتراض کرے کہ جب بجدہ تلاوت رکوع سے ادا ہو جاتا ہے تو نماز سے باہر بھی رکوع سے بجدہ تلاوت ادا ہو جانا چاہئے حالانکہ ایسا نہیں ہے۔

جواب:- مخفی رکوع نماز سے خارج شرعاً کوئی عبادت نہیں ہے اور نماز کار رکوع عبادت ہے لہذا نماز کے رکوع سے بجدہ تلاوت ادا ہو سکتا ہے خارج صلوات رکوع سے نہیں۔

فضصار الاثر انخفی مع فراد الظاهر لذیہ ما قبل کی بحث کا نتیجہ ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ مذکورہ قیاس اگرچہ اپنے ظاہر کے اعتبار سے فاسد اور ضعیف ہے اور اس تحان کا ظاہر ہر قوی اور باطن ضعیف ہے اسی وجہ سے قیاس کو اس تحان پر ترجیح حاصل ہے اور قیاس کے اس تحان پر ترجیح کی مثالیں بہت کم ہیں۔

**ثُمَّ الْمُسْتَحْسَنُ بِالْقِيَاسِ الْغَيْرِ يَصِحُّ تَعْدِيَتُهُ بِخَلَافِ الْمُسْتَحْسَنِ بِالاَثْرِ وَالْاجْمَاعِ**  
**أَوِ الْفُرُورَةِ كَالسَّلَمِ وَالْأَسْتِصْنَاعِ وَقُطْبَهُمْ لِلْجَيَاضِ وَالْأَبَارِ وَالْأَوَافِ الْأَتْرَى**  
**أَنَّ الْاِخْتِلَافَ فِي التَّشِّنِ قَبْلَ قَبْضِ الْمَيْبَرِ لَا يُوجِبُ مَيْمَنَ الْبَائِعِ قِيَاسًا لِلَّا نَهِيَّ**  
**الْمُدَعَّى وَيُوجِبُهُ، اسْتِحْسَانًا لِلْأَمَّةِ يُنْكِرُ تَسْلِيمُ الْمَيْبَرِ بِسَادَةِ الْمُشَرِّعِ**  
**شَنَّا وَهَذَا حُكْمُ تَعْدِيَتِهِ إِلَى الْوَارِثَيْنَ وَالْأَجَارِيَّيْنَ فَإِنَّمَا بَعْدَ القَبْضِ فَلَمْ يَجِبْ بِهِ**  
**مَيْمَنَ الْبَائِعِ الْأَبَى لِلْأَثْرِ بِخَلَافِ الْقِيَاسِ عِنْدَابِ حِينَيْفَةِ وَابِي يُوسُفَ فَلَمْ يَصِحْ تَعْدِيَتُهُ**

**ترجمہ:** اس کے بعد عرض یہ ہے کہ قیاس غنی کے ذریعہ حکم محسن کا تعدیہ صحیح ہے بخلاف اس حکم محسن کے جو حدیث یا اجماع یا اخزورت کی وجہ سے ثابت ہوا ہو مثلاً بیع سلم اور سائی پر بنوانا، اور حضنوں کنوں نہیں برتوں کو پاک کرنا، کیا آپ نہیں جانتے کہ میمع پر قبضہ کرنے سے پہلے نہیں میں اختلاف قیاساً باعث پریکیں کو واجب نہیں کرتا اسلئے کہ باعث مدعا ہے مگر اس تحان ابا عائش پریکیں واجب ہے اسلئے کہ وہ اس مقدار کے عومن جسکا مشریکی مدعا ہے میمع کو پر کرنے سے انکار کر رہا ہے اور یہ ایسا حکم ہے جو وارثوں اور اجارہ کی جانب متعدد ہو گا، پس بہر حال میمع پر قبضہ کے بعد اختلاف سے باعث پریکیں محسن حدیث کی وجہ سے خلاف قیاس واجب ہوتی ہے اور ابو الحنیفہ اور ابو یوسفؓ کے نزدیک اس کا تعدیہ صحیح نہ ہو گا۔

**تشریح:** اول یعنی اس تحان کا قیاس پر راجح ہونا کثیر الوقوع ہو رہا اس سے بھر کی پڑی ہے مصنف علی الرحمہ نے شہرت کی وجہ سے مثالوں کو ترک کر دیا ہے بطور نمونہ چند مثالیں تحریر کی جانی ہیں۔

(۱) ایک جماعت چوری کے لئے کسی مکان میں داخل ہوئی ایکی سے ایک نے اسی مکان میں اٹھایا اور باہر لے آیا، قیاس جلی کا تقاضہ یہ ہے کہ صرف آخذ کا ہاتھ کٹنا چاہیے پونکہ چوری کی تکمیل مال نکلنے سے ہوتی ہے اور نکالنا ایک محسن سے پایا گیا ہے اہم ذریعہ کا یہی مذہب ہے، اس تحان کا تقاضہ یہ ہے کہ سب کا ہاتھ کٹنا چاہیے اسلئے کہ معادن کی وجہ سے اخراج مال سب کی طرف منسوب ہو گا۔

(۲) ایک شخص نے قسم کھانی کہ میں یہ کپڑے نہ پہنون گا حال یہ کہ وہ شخص ان کپڑوں کو پہنے ہوئے ہے مگر اس نے فوراً اہم دینے قیاس جلی کا تقاضہ یہ ہے کہ حانت ہو جائے گا اسلئے کہ پہن کے بعد پہننا متحقق ہے اور اس تحان کا قیاس

خفی، کا تقاضہ یہ ہے کہ اگر حالف نے قسم کے فوراً بعد کپڑے اتار دیئے تو حاشت نہیں ہو گا۔ دلیل اس کی یہ ہے کہ میں کا انعقاد پورا کرنے کے لئے ہوتا ہے نہ کہ حاشت ہونے کیلئے، میں کو پورا کرنے اور بڑی ہونے کیلئے اتنا وقت ضروری ہے کہ جیسیں وہ کپڑے اتار سکے لہذا کپڑے اتارنے کا زمانہ میں سے مستثنے ہو گا۔ (۲) جنگل کے کنوؤں میں اگر قلیل مقدار میں مینگنیاں گرجائیں تو قیاس جل کا تقاضہ یہ ہے کہ کنوؤں ناپاک ہو جائے اسلئے کہ مار قلیل بجایت قلیل سے ناپاک ہو جاتا ہے مگر ضرورت کی وجہ سے اسخان اس بات کا مقاضی ہے کہ کنوؤں ناپاک نہ ہو ورنہ تو جنگل کا کوئی کنوؤں ناپاک نہیں رہ سکتا اور اگر پاک کر لیا جائے تو فوراً ہی ناپاک ہو جائے گا اسلئے کہ جنگل کے کنوؤں پر سر پوش اور مرنہ نہیں ہوتے، اور جانور پانی کے لئے کنوؤں پر آتے ہیں اور مینگنیاں کرتے ہیں، سو کھنے کے بعد ہوا مینگنیوں کو کنوؤں میں ڈال دیتی ہے، رات دن تک ہوتا رہتا ہے، ہمارے علماء نے اُن باطنی کے قوی ہونے کی وجہ سے اسخان کو قیاس پر ترجیح دی ہے۔

ثُمَّ مُسْتَحْسِنٌ بِالْقِيَاسِ الْخَفْيِ يَصْبَحُ تَعْدِيَةً، مُسْتَحْسِنٌ اسْ حِكْمَمُ کُوْكَہْتَنے میں ہو دلیل اسخان سے ثابت ہوتا ہے، مُسْتَحْسِنٌ کی چار قسمیں ہیں (۱) مُسْتَحْسِنٌ بِالْأَشْرِ (۲) مُسْتَحْسِنٌ بِالْفَضْلِ وَرَتْ (۳) مُسْتَحْسِنٌ بِالْأَجَاعِ (۴) مُسْتَحْسِنٌ بِالْقِيَاسِ الْخَفْيِ، مُصْنَفٌ عَلَيْهِ الرَّحْمَنُ بِيَبْيَانِ كَرْنَاجَاهْتَنَے میں کہ تعداد یہ صرف اس حکم کا ہو گا جس کا ثبوت اسخان خفی سے ہو اہو اسلئے کہ اسخان ہر اعتبار سے قیاس ہی ہوتا ہے اور اسکا حکم علتِ مشترک کی وجہ سے ثابت ہوتا ہے جیسے شکاری پرندوں کے جھوٹے میں قیاس کا تقاضہ یہ ہے کہ ناپاک ہو، چونکہ شکاری پرندے کا گوشت حرام و نجس ہوتا ہے اور جبکہ گوشت حرام و نجس ہو اس کا لعاب بھی حرام و نجس ہو گا، لہذا شکاری پرندوں کا جھوٹا بھی حرام و نجس ہو گا، اور اسخان (قیاس خفی)، کا تقاضہ یہ ہے کہ شکاری پرندوں کا جھوٹا پاک ہو اسلئے کہ یہ جانور چوچے سے پہنچے ہیں جو کہ طاہر ہے، اور قاعدہ ہے کہ لقار الظاہر طاہر، پانی بھی پاک ہی پاک، لہذا اگر پاک پانی میں پاک چیز مجھے تو پاک ہی رہے گا۔

باقی تین مُسْتَحْسِنٌ کا ثبوت چونکہ علتِ مشترک کی وجہ سے نہیں ہوتا بلکہ نفس یا اجماع یا ضرورت کی وجہ سے مورد درست کے ساتھ خاص رہتا ہے کبھی نفس کی وجہ سے قیاس کو ترک کرنا پڑتا ہے مثلاً بیس سلم میں قیاس کا تقاضہ یہ ہے کہ درست نہ ہو چونکہ بیس ایسیں معدوم ہوتی ہے لیکن نفس کی وجہ سے بیس سلم درست ہے، نفس یہ ہے آپ نے فرمایا ہے میں اسلام منکر فلیسلم فی کیل معلوم، اس نفس سے معلوم ہوتا ہے کہ معدوم کی بیس حاصل ہے مگر اس حکم کو بیس سلم پر قیاس کرتے ہوئے متعدد نہیں کریں گے کہ مطلقاً معدوم کی بیس کو جائز قرار دیدیا جائے بلکہ یہ حکم صرف بیس سلم ہی میں محدود رہے گا، والا سخننداع، یہ اسخان بالاجاع کی مثال ہے، اس بات پر اجماع ہو گیا ہے کہ سالی پر اگر کوئی چیز بخواہی جائے تو وہ درست ہے حالانکہ بیس ایسیں بھی معدوم ہوتی ہے مثلاً اگر کوئی شخص آڑو رے کر جوئے بنوائے تو درست ہے اور طریقہ زمانہ صحابہ سے چلا آرہا ہے حالانکہ جس جوئے کو خریدا گیا ہے وہ معدوم ہے اور معدوم کی بیس قیاس درست نہیں ہے، اجماع کی وجہ سے درست ہے اس حکم مُسْتَحْسِنٌ بِالْأَجَاعِ پر قیاس کر کے دیگر

مددوم اشیاء کی بیع جائز نہ ہوگی۔

و تطہیر الحیا حن والابار والادانی، یہ استقان بالضرورت کی مثال ہے اگر حوض اور کنوں اور برتن ناپاک ہو جائیں تو قیاس کا تقاضہ یہ ہے کہ مذکورہ اشیاء پاک ہی نہ ہوں اسلئے کہ جتنا پانی بھی ڈالا جائے گا وہ سابق پانی سے مل کر خود بھی ناپاک ہو جائے گا اسی طرح ناپاک ہوتا رہے گا، نیز مذکورہ اشیاء میں پتوڑنا بھی ممکن نہیں ہے لہذا مذکورہ چیزیں بھی بھی پاک نہیں ہو سکتیں الایہ کہ ان کے پیندے میں سوراخ ہو اور پانی یونچ کو نکلتا رہے، مگر ضرورت اس بات کی مقتضی ہے کہ مذکورہ اشیاء دھونے سے پاک ہو جائیں تاکہ لوگوں کو حرج نہ ہو، یہاں بھی قیاس کو ضرورت کی وجہ سے ترک کر دیا گیا ہے اور اس حکم مستحسن بالضرورت کا تعمیہ بھی درست نہیں ہے۔

الاتری لہر، یہ مستحسن بالقياس الحضنی بیع تعدادیہ کی تائید ہے مطلب اس کا یہ ہے، اگر حکم قیاس خنی سے ثابت ہو اب تو اسکا تعمیہ درست ہے یعنی اس حکم پر دوسرے حکم کو قیاس کر سکتے ہیں مثلاً اگر متعاقدین کے درمیان بیع پر قبضہ کرنے سے قبل مقدار کمی میں اختلاف ہو گیا مثلاً باائع کہتا ہے کہ میں نے دو سو درہم میں فروخت کی ہے اور مشتری کو کہتا ہے کہ میں نے سو درہم میں خریدی ہے حال یہ ہے کہ بیع ابھی بالائی ہی کے قبضہ میں ہے، قیاس کا تقاضہ یہ ہے کہ باائع سے یہیں نہ لیجائے اسلئے کہ موجودہ صورت میں باائع مدعا ہے اور مشتری منکر ہے گویا کہ باائع دعویٰ کر رہا ہے کہ میں نے یہ چیز دو سو درہم میں فروخت کی ہے اور مشتری اس کا منکر ہے اور یہ قاعدة مشہور ہے «البینۃ علی المدعی ایکین علی من انکر»، اس قاعدة کی رو سے باائع پر مبنی واجب ہے اور مشتری پر مکین واجب ہے۔

و یوجہ استھانا، اور استھان کا تقاضہ یہ ہے کہ باائع پر بھی یہیں واجب ہو یعنی دونوں پر قسم واجب ہے اسلئے کہ عنور کرنے سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ ایک مدعا بھی ہے اور منکر بھی، اور مشتری کی جانب سے دعویٰ یہ ہے کہ میں نے یہ چیز سو درہم کے حوض خریدی ہے اور باائع اسکا منکر ہے لہذا دونوں متوجہ مدعا اور میں وجہ منکر ہیں لہذا ا دونوں پر حلف واجب ہو گا اور تحالف کے بعد عقد بیع کو قاضی فتح کر دے گا، تحالف کا حکم چونکہ قیاس خنی سے ثابت ہوا ہے لہذا اسکا تعمیہ بھی درست ہو گا یعنی جس طرح متعاقدین کو تحالف کا حق ہے اگر متعاقدین میں سے کوئی ایک یا دونوں فوت ہو جائیں تو ان کے وثار کی جانب حق تحالف منتقل ہو جائے گا اور وثار سے قسم لیکر قاضی عقد بیع کو فتح کر دیگا اور عقد بیع کا مذکورہ حکم عقد اجارہ کی جانب منتقل ہو جائے گا، مثلاً کسی نے مکان اجرت پر لیا مگر ابھی مسافر نہ مکان پر قبضہ نہیں کیا کہ مقدار اجرت میں اختلاف ہو گیا موجہ کہتا ہے کہ میں نے سو درہم ماہوار پر دیا ہے اور مسافر کہتا ہے کہ پچاس درہم ماہوار پر لیا ہے اس صورت میں بھی متعاقدین سے قسم لیجائیگی اور عقد اجارہ فتح کر دیا جائے گا۔

اما بعد القبض، اور اگر مذکورہ مستند اپنی پوری تفصیل کے ساتھ بعد القبض پیش آیا، یعنی مشتری نے بیع پر قبضہ کر لیا اس کے بعد مقدار کمی میں اختلاف ہوا تو اس صورت میں تحالف نہیں ہو گا بلکہ صرف مشتری سے حلف لیا جائیگا اسلئے کہ بیع کے مشتری کے قبضہ میں ہونے کی وجہ سے مشتری کی جانب سے کوئی دعویٰ نہیں ہے اور جب مشتری کی

جانب سے کوئی دعوے اپنیں ہے تو بالع کے ملکہ ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا، البتہ حدیث سے خلاف قیاس تکالف ثابت ہے حدیث یہ ہے قال علیہ السلام: اذا اختلف المتبایعان والسلعه فائمه تھا الفا و تردا، اگرچہ حدیث میں بعد القبض کی صراحت نہیں ہے مگر تردا کا لفظ یہ بتارہا ہے کہ مشتری کا بیع پر قبضہ ہو چکا ہے اسلئے کہ تھا الفا و تردا کے معنے یہ ہیں کہ دونوں لوطا دیں اور قسم کھالیں اور لوٹانا اسی وقت ہو سکتا ہے جبکہ قبضہ ہو چکا ہو لہذا بعد القبض کی صورت میں تکالف کا ثبوت خلاف قیاس حدیث سے ثابت ہو گا اور جو حکم خلاف قیاس ثابت ہوتا ہے اسکا تعدیہ نہیں ہوتا، یہی وجہ ہے کہ اگر متعاقدين کے بعد ورثار کے درمیان مقدار میں میں اختلاف ہو تو تکالف کا حق متعاقدين کے ورثار کی جانب منتقل نہیں ہو گا بلکہ مشتری کے وارث کا قول یعنی کے ساتھ معتبر ہو گا اسی طرح عقد اجارہ کی جانب ہی تکالف کا حکم متعدد نہیں ہو گا، چونکہ جو حکم خلاف قیاس ثابت ہوتا ہے وہ اپنے مورد ہی کے ساتھ خاص رہتا ہے مارمودر کے نزدیک ذکورہ تمام صورتوں میں تکالف جاری ہو گا۔

ثُمَّ الْإِسْتِحْسَانُ لَيْسَ مِنْ بَابِ خُصُوصِ الْعِلْمِ لِكَتَابِ الْوَصْفَ لَمْ يُعِلَّمْ عَلَيْهِ فِي مُقَابَلَتِهِ  
النَّهْمِ وَالْإِجْمَاعِ وَالضَّرُورَةِ لِأَنَّ الضَّرُورَةَ إِجْمَاعًا وَالْإِجْمَاعُ مِثْلُ الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ  
وَكَذَّا إِذَا عَارَضَهُ اسْتِحْسَانٌ أَوْ جَبَ عَدَمَهُ فَصَارَ عَدَمُ الْحُكْمِ لِعَدَمِ الْعِلْمِ لَأَلِمَانِيغِ  
مَعَ قَيَامِ الْعِلْمِ وَكَذَّا نَقُولُ فِي سَائِرِ الْعَلَمِ الْمُؤْثِرَةِ،

ترجمہ: پھر اسخان تخصیص علکے قبیل سے نہیں ہے اسلئے کہ وصف، نص اور اجماع اور ضرورت کے مقابلہ میں علت قرار نہیں دیا گیا اسلئے کہ ضرورت اجماع ہے اور اجماع مثل کتاب و سنت ہے اور ایسے ہی اجب قیاس جی کہ کو اسخان عارض ہو جائے تو اسخان عدم قیاس کو واجب کرے گا لہذا عدم حکم عدم علت کی وجہ سے ہے نہ کہ قیام علت کے باوجود کسی مانع کی وجہ سے،

قشریہ: مصنف علیہ الرحمہ شم الاصحان از سے ایک اعتراض کا جواب دینا چاہتے ہیں اعتراف اور جواب سے پہلے بطور مکہم عرض یہ ہے کہ علماء کے درمیان اس بات میں اختلاف ہے کہ تخصیص علت جائز ہے یا نہیں، تخصیص علت یہ ایک اصطلاح ہے اسی کو تکلف الحکم عن العلة اور منا قصہ بھی کہتے ہیں اس کی حقیقت یہ ہے کہ علت موجود ہو اور اسکا حکم کسی مانع کی وجہ سے موجود نہ ہو، فرین اول جسیں کچھ مشائخ حنفیہ اور عامة المعتزلہ امام مالک اور امام احمد بن حنبل شامل ہیں تخصیص علت کو جائز رکھتے ہیں اور فرین ثانی جسیں اکثر مشائخ ہیں ناجائز کہتے ہیں، فرین اول کی دلیل یہ ہے کہ علی شریعہ درحقیقت حکم کے لئے علمات ہیں جیسے بادل بارش کی علامت ہے اور یہ ممکن ہے کہ بادل ہو اور بارش نہ ہو، اسی طرح یہ بھی ممکن ہے کہ علت موجود ہو اور حکم موجود نہ ہو اسلئے کہ

علت کو شارع نے علامت قرار دیا ہے لہذا جہاں شارع نے مناسب بحث علت کو علامت قرار دیدیا اور جہاں نہیں سمجھا وہاں علامت قرار نہیں دیا، فریق ثانی کی دلیل یہ ہے کہ تحفظ الحکم عن العلة کسی مانع کی وجہ سے ہوگا یا بغیر مانع کے، ثانی صورت کا بطلان ظاہر ہے اول صورت بھی بطل ہے اسلئے کہ علیل شریعہ اسی امارت ہیں جو احکام پر اس طرح دلالت کرتی ہیں کہ جہاں کہیں وہ علیل پائی جائیں حکم بھی پایا جائے، اگر حکم علت مें مختلف ہوگیا تو یہ منافقہ ہوگا۔

فریق اول کی جانب سے فریق ثانی پر جو کہ تخصیص العلة کا قائل نہیں یہ اعتراض وارد ہوتا ہے کہ آپ احسان کے قائل میں اور احسان کا مطلب یہ ہے کہ قیاس جل کے باوجود احسان (قیاس حنفی) کو ترجیح دیدی جائے اسی کا نام تخصیص العلت ہے حالانکہ آپ تخصیص علت کے قائل نہیں ہیں، مثلاً اگر جنگل کے کنوئیں میں قلیل مقدار میں میغنگیاں گر جائیں تو قیاس کا تقاضہ یہ ہے کہ کنوئیں ناپاک ہو جائے اسلئے کہ مار قلیل کو بخاست قلیلہ ناپاک کر دیتی ہے، جب بخاست مار کی علت موجود ہے تو حکم بھی موجود ہونا چاہیے حالانکہ احسان بالضرورت کی وجہ پر آپ کہتے ہیں کہ علت بخاست موجود ہونے کے باوجود حکم بخاست موجود نہیں ہے اسی کا نام تخصیص العلت ہے۔ جواب: احسان بالنص اور احسان بالاجماع اور احسان بالضرورت کی موجودگی میں قیاس کا عدم ہو جاتا ہے اسکی شرط یہ ہے کہ اسیں نفس موجود نہ ہو اور جب قیاس ہی کا عدم ہو گیا تو اسکی علت بھی معدوم ہو گئی اور جب علت معدوم ہو گئی تو حکم بھی معدوم ہو گیا لہذا عدم حکم عدم علت کی وجہ سے ہے نہ کہ علت کی موجودگی میں کسی مانع کی وجہ سے۔

سوال: احسان بالنص اور احسان بالاجماع اور احسان بالضرورت میں تو یہ بات سمجھے میں آتی ہے کہ ان کے مقابلہ میں قیاس معدوم ہو جائے اسلئے کہ یہ تینوں نفس کے حکم میں ہے، نفس کے مقابلہ میں قیاس کا معدوم ہونا ظاہر ہے اور اجماع بھی نفس کے حکم میں ہوتا ہے اور ضرورت اجماع کے حکم میں لہذا احسان بالضرورت بھی نفس ہی کے حکم میں ہوگا، مگر احسان بالقیاس الحنفی کے مقابلہ میں قیاس جل کیس طرح معدوم ہو گا جبکہ دونوں قیاس ہیں۔

جواب: احسان بالقیاس الحنفی چونکہ راجح اور قوی ہوتا ہے جس کی وجہ سے قیاس معدوم ہو جاتا ہے اور جب قیاس معدوم ہو گیا تو اس کی علت بھی معدوم ہو گئی لہذا یہاں بھی عدم حلم عدم علت کی وجہ سے ہو گا نہ کہ کسی مانع کی وجہ سے۔

وکذلک نقل، جوابات ہم نے اس قیاس کے بارے میں کہی ہے کہ عدم حکم عدم علت کی وجہ سے ہے نہ کہ علت کی موجودگی میں کسی مانع کی وجہ سے، یہی بات ہم ہر اس علت موثرہ کے بارے میں کہیں گے جہاں قیام علت کے باوجود حکم موجود نہ ہوگا۔

وَبَيَانُ ذَلِكَ فِي قَوْلِنَا الصَّادِمُ إِذَا ضَبَطَ الْمَاءُ فِي حَلْقِنِهِ أَنَّهُ يَفْسُدُ صَوْمَهُ لِفَوَاتِ رُكْنِ الصَّوْمِ وَلِزَمَ عَلَيْهِ النَّاسُ فَمَنْ أَجَارَ خُصُوصَ الْعِلَلَ قَالَ إِمْتَنَعَ حُكْمُهُ هَذَا التَّعْلِيلُ ثَمَّةَ لِمَا يَنْعِي وَهُوَ الْأَقْرَبُ وَقُلْنَا لِنَعْدَمِ الْحُكْمِ لِعَدَمِ هَذِهِ الْعِلَلَةِ لِكَذَّ فَعُلَّ النَّاسُ مَسْوِيَ إِلَى صَاحِبِ الشَّرْعِ فَسَقَطَ عَنْهُ مَعْنَى الْجَنَاحِيَّةِ وَصَارَ الْفِعْلُ عَفْوًا بَقِيَ الصَّوْمُ لِبَقَاءِ رُكْنِهِ لِمَا يَنْعِي مَعْرَفَوَاتِ رُكْنِهِ فَالَّذِي جُعِلَ عِنْدَهُمْ دَلِيلُ الْخُصُوصِ جَعَلْنَا هُمْ دَلِيلَ الْعَدَمِ وَهَذَا أَصْلُ هَذَا الْفَصْلِ فَلَا حَفْظَهُ وَأَخْيَمْنَاهُ فَيُنْهَى فِيهِ كَثِيرٌ وَفُخْلَصْ كَبِيرٌ

ترجمت: اس بات کا بیان کہ ہمارے نزدیک عدم حکم عدم علت کی وجہ سے ہے نہ کہ علت کے قیام کے بآوجود رکنی مانع کی وجہ سے جیسا کہ ام شافعی و فرماتے ہیں، روزہ دار کے بارے میں ہمارے اس قول میں کہ اگر پانی روزہ دار کے حلق میں جبراً ملدار یا گی تو اس کا روزہ رکن صوم کے فوت ہونے کی وجہ سے فاسد ہو جائے گا، اور اس پر ناسی کو لے کر اعتراض ہو گا، یہی شخص تخصیص علت کا قائل ہے اس نے کہا ہے کہ ناسی کے حق میں اس تعییل کا حکم ممتنع ہو گیا ایک مانع کی وجہ سے اور وہ (مانع) حدیث ہے اور ہم نے کہا ہے کہ حکم علت کے معدوم ہونے کی وجہ سے معدوم ہوا ہے اسلئے کہ ناسی کا فعل صاحب شرع کی جانب منسوب ہے یہی وجہ ہے کہ ناسی سے جنایت کے منع ساقط ہو گے اور فعل ناسی عفو ہو گیا تو روزہ باقی رہا اپنے رکن کے باقی رہنے کی وجہ سے نہ کہ رکن صوم کے فوت ہونے کے باوجود کسی مانع کی وجہ سے تو جس چیز کو ان کے نزدیک دلیل خصوص قرار دیا گیا ہے ہم نے اسی دلیل کو دلیل عدم علت قرار دیا ہے اور یہ دلیل خصوص قوتیں عدم علت قرار دینا، اس فضل کی بنیاد ہے لہذا اس کو محفوظ کرنا اور خوب بخوبی کرو اسکی بہت ساقفہ اور (بہت سے اعتراضوں سے اچھکارا ہے)۔

تسوییح: فریق ثانی جو کہ تخصیص علت کا قائل نہیں ہے جیسی اکثر مشارع حنفیہ شامل ہیں اس روزہ دار کے بارے میں کہ جس کے حلق میں جبراً پانی وغیرہ ملدار یا گیا ہو، یہ کہتے ہیں کہ رکن صوم کے فوت ہو جانے کی وجہ سے اس کا روزہ فاسد ہو جائے گا، فاسد صوم حکم ہے اور اسکی علت رکن صوم (جو کہ مفطرات ثالثہ سے رکنا ہے) کا فوت ہونا ہے۔

سوال: اگر کسی روزہ دار نے بھول کر کھا پی لیا تو اسکا روزہ بالاتفاق فاسد نہیں ہوتا حالانکہ بقول آپکے علت فاسد یعنی رکن کا فوت ہونا موجود ہے لہذا روزہ فاسد ہونا چاہئے۔

جواب: فریق اول جو کہ تخصیص علت کا قائل ہے وہ یہ جواب دیتا ہے کہ فوت رکن کی وجہ سے روزہ

تو فاسد ہو جاتا مگر ایک مانع کی وجہ سے روزہ فاسد نہیں ہوا اور وہ مانع علیہ السلام کا یہ قول ہے، من نبی و ہر صاحبم فاکل او شرب فلیتم صومه فاما طعمه اللہ و سقاہ، رواہ البخاری و مسلم، لہذا ان حضرات کے نزدیک فاسد صوم کی علت کے باوجود مانع کی وجہ سے جو کہ حدیث ہے روزہ فاسد نہیں ہوا، مصنف علیہ الرحمہ نے فتن اجاز خصوص العلی سے اسی جواب کی طرف اشارہ کیا ہے اور (قلنا نحن سے فریت شانی (جو کہ تخصیص علت کا قائل نہیں ہے) کے جواب کی طرف اشارہ کیا ہے۔

ان کے جواب کا خلاصہ یہ ہے کہ نیا ناکھانا پینے کی حورت میں روزہ کا فاسد نہ ہونا علت فاسد نہ پائے جانے کی وجہ سے ہے اسلئے کہ ناسی کا فعل صاحب شرع (اللہ تعالیٰ) کی طرف مسوب ہے جو نکر علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ اللہ نے اس کو کھلایا پلا یا ہے خود ناکی نہیں کھایا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ناسی کا نیا ناکھانا کوئی جرم نہیں ہے بلکہ اس کا فعل کا العدم ہے گویا اس نے کھایا رہی نہیں لہذا علت فطری متحقق نہیں ہوئی اور جب علت ہی موجود نہیں تو حکم کیسے موجود ہو سکتا ہے لہذا یہ بات ثابت ہو کی کہ عدم حکم عدم علت کی وجہ سے ہے نہ کہ رکن کے فوت ہونے کے باوجود مانع کی وجہ سے، لہذا افرین اول نے جس حدیث کو دلیل خصوص بنا پا تھا ہم نے اسی کو دلیل عدم العلت بنادیا اور جہاں بمنظار تخصیص علت کی وجہ سے عدم حکم معلوم ہوتا ہے وہ دراصل تخصیص علت نہیں ہے بلکہ عدم علت ہے اس اصول میں فقه کثیر ہے اور بہت سے اعتراضوں سے مخلص ہے۔

وَأَمَّا حُكْمُهُ، فَتَعْدِيَةُ حُكْمِ الْنَّفْعِ إِلَى مَا لَا نَفْعَ فِيهِ لِيُثْبَتَ فِيهِ بِعَالِبِ الرَّأْيِ عَلَى الْأَحْقَامِ الْخَطَأِ الْتَّعْدِيَةُ حُكْمٌ لَازِمٌ لِلتَّعْلِيْلِ عِنْدَنَا وَعِنْدَ الشَّافِعِيِّ وَهُوَ صَحِيْحٌ يَدُوِّنُ التَّعْدِيَةَ حَتَّى جَوَزَ التَّعْلِيْلُ بِالشَّمَيْةِ وَاحْتَجَ بِأَنَّ هَذَا الْمَآكِنَ مِنْ جِنْشِ الْحُجَّاجِ وَجَبَ أَنْ يَتَعَلَّقَ بِهِ الْإِيْجَابُ كَسَائِرِ الْحُجَّاجِ الْأَمْرَى أَنَّ دَلَالَةَ كَوْنِ الْوَصِفَ عَلَيْهِ لَا يَقْتُنُهُ تَعْدِيَةَ بَلْ يُعْرَفُ ذَلِكَ بِمَعْنَى فِي الْوَصِفِ،

ترجمہ: اور بہر حال قیاس کا حکم سودہ نفی کے حکم کا تعدد کرنا ہے اس (فرع) کی جانب کہ جیلیں کوئی نفی نہیں ہے تاکہ فرع میں احتمال خطا کے ساتھ غالب رائے سے (حکم) ثابت ہو جائے لہذا ہمارے نزدیک تعلیل (قیاس) کے لئے تعددیہ لازمی حکم ہے اور امام شافعیؒ کے نزدیک تعلیل بغیر تعددیہ بھی صحیح ہے یہی وجہ ہے کہ امام شافعیؒ نے شمیت کو (حرمت ربوا) میں علت قرار دیا ہے اور استدلال اس طرح کیا ہے کہ جبکہ تعلیل (قیاس) میں دیگر جتوں کے جنت شرعیہ ہے تو واجب ہے کہ اس تعلیل (قیاس) کے ساتھ دیگر تمام جتوں کے ماند اثبات حکم متعلق ہو، کیا آپ نہیں دیکھتے کہ وصف کے علت ہونے کی دلیل وصف کے متعددی ہونے کی متفقی

ہنسیں ہے بلکہ تعدادیہ و صحف کے اندر ایک معنی کی وجہ سے بہچانا جاتا ہے۔

**فسریحہ**، مصنف علیہ الرحمہ نفس قیاس اور اس کی شرائط و اركان سے فارغ ہونے کے بعد اب قیاس کا حکم بیان فرمائے ہیں، قیاس کا لازمی حکم یہ ہے کہ نفس کے حکم کا میں اس شے (فرز) کی جانب متعددی کر دیا جائے کہ اسکی نفس موجود نہیں ہے یعنی قیاس سے قوی کوئی دلیل ایک نہ ہوا سلسلے کے قیاس کی شرط یہ ہے کہ مقیں میں کوئی دلیل موجود نہ ہو اور فرز میں حکم کا بیشوت ظنی یعنی متعلق خطا ہوگا اسلسلے کے قیاس دلیل ظنی ہے نہ کہ قطعی اور صحیہ کے اجتہاد میں خطا و حکم دلنوں کا احتمال ہے اسلسلے کے جمہور علماء کا مذہب المجهد بخطی و یصیب ہے۔

فالتعدیہ حکم لازم للتعلیل عندنا، عامۃ المتأخرین اور بعض اصحاب شافعی کے نزدیک تعدادیہ تقلیل کے لئے لازمی حکم ہے اور تقلیل و قیاس مترادف ہیں لہذا قیاس کے لئے تعدادیہ لازمی حکم ہوگا، اور امام شافعی و بلکہ جمہور فقیہ، و متكلیمین اور بعض حفیہ اور امام احمد بن حبیل و کے نزدیک تقلیل بغیر تعدادیہ بھی صحیح ہے امام شافعی و کے نزدیک تقلیل اور قیاس میں عام خاص متعلق کی نسبت ہے، تقلیل عام ہے اور قیاس خاص ہے، گویا کہ تقلیل کی دو قسمیں ہیں متعددی اور غیر متعددی، اگر متعددی ہے تو وہ قیاس ہے اور اگر غیر متعددی ہے تو تقلیل حکم ہے اس کو علت قاصرہ بھی کہتے ہیں جس طرح کہ حیوان کی دو قسمیں ہیں ناطق اور غیر ناطق، اور حیوان ناطق حیوان ری کی ایک قسم ہے اسی طرح قیاس بھی تقلیل، ہی کی ایک قسم ہے، مطلب یہ ہے کہ ہر قیاس تقلیل ہوتا ہے مگر ہر تقلیل کا قیاس ہونا ضروری ہنسیں۔

اگر علت منصوصہ ہو یا مجمع علیہا ہو تو فریقین کے نزدیک وہ علت صحیح ہے اسیں کوئی اختلاف ہنسیں ہے البتہ علت مستبطر میں اختلاف ہے مثلاً حرمت ربوکی علت امام شافعی و کے نزدیک مشینیت ہے ہی وجہ ہے کہ نقدین (سو ناچاندی) کے علاوہ میں ان کے نزدیک تفاضل جائز ہے، امام ابو حیینہ و مشینیت کے بجائے قدر و جنس کو حرمت کی علت قرار دیتے ہیں ہی وجہ ہے کہ مشین کے علاوہ ہر اس چیز میں بھی تفاضل حرام ہے جیسیں قدر و جنس محدود ہو امام ابو حیینہ و کے نزدیک وہی و صحف علت بن سکتا ہے جو متعددی ہو، مشینیت پونک متعددی ہنسیں ہے اس لئے کہ مشینیت سونے اور چاندی کے علاوہ میں ہنسیں پائی جاتی لہذا یہ علت قاصرہ کہلاتے گی حالانکہ امام صاحب کے نزدیک علت کا متعددی ہونا ضروری ہے، امام شافعی و کے نزدیک پونک علت کا متعددی ہونا ضروری ہنسیں ہے بلکہ علت قاصرہ بھی علت بن سکتی ہے لہذا ان کے نزدیک مشینیت کو علت قرار دینا صحیح ہے۔

امام شافعی و کا استدلال یہ ہے کہ علت قاصرہ مستبطر جب دیگرچ شرعیہ مثلاً کتاب و سنت کے مانند جو شرعیہ ہے تو کیا وجہ ہے کہ علت مستبطر میں تعدادیہ کی شرط لگائی جائے حالانکہ دیگرچ شرعیہ میں یہ شرط ہنسیں ہے لہذا جس طرح دیگرچ شرعیہ کے ساتھ اثبات حکم متعلقاً متعلق ہے تعدادیہ کی شرط ہنسیں ہے اسی طرح علت مستبطر سے بھی اثبات احکام متعلقاً متعلق ہونگے۔

الا ترکی از اس عبارت کا مقصد امام شافعی رکے دعوے کی تائید ہے اسکا خلاصہ یہ ہے کہ وصف کا حکم کے لئے علت ہونا تاثیر و عدالت اور مناسبت پر موقوف ہے اور یہ اوصاف علت قاصرہ میں موجود ہیں لہذا وصف غیر متعدد کا اثبات حکم کے لئے علت ہونا درست ہے، اب رہا وصف کا مستعد کی یا غیر متعدد کی ہونا یہ امر آخر ہے اس کا تعلق تو وصف کے عام و خاص ہونے سے ہے لہذا وصف معتدل و ملائم تدیری کا مستقاضی نہیں ہے بلکہ وصف کے اندر ایک دوسرے معنی ہیں (عموم و مخصوص) جن کی وجہ سے وصف کا مستعد کی یا غیر متعدد کی ہونا معلوم ہوتا ہے۔

وَوَجْهُهُ قَوْلِنَا إِنَّ دَلِيلَ الشَّرِيعَ لِأَبْدَانَ يُوجَبُ عِلْمًا أَوْ عَمَلاً وَهَذَا الْأَيُوجَبُ عِلْمًا  
بِلَا خِلَافٍ وَلَا يُوجَبُ عَمَلاً فِي الْمَنْصُوصِ عَلَيْهِ لِأَنَّهُ ثَابِتٌ بِالْتَّصِيرِ وَالثَّقَنِ فَوْقَ  
الْتَّعْلِيلِ فَلَا يَصِحُّ قَطْعَهُ عَنْهُ فَلَمْ يَقُلْ لِلتَّعْلِيلِ مُحَكْمٌ سَوْيَ التَّعْدِيَةِ، فَإِنْ قَبِيلَ التَّعْلِيلِ  
بِمَا لَا يَتَعَدَّتِي يُفِيدُ لِعِتْصَامِ الْحَكْمِ بِهِ، قُلْنَا هَذَا يَحْصُلُ بِتَرْكِ التَّعْلِيلِ وَعَلَى آنَّ  
الْتَّعْلِيلَ بِمَا لَا يَتَعَدَّتِي لَا يَمْنَعُ التَّعْلِيلَ بِمَا يَتَعَدَّتِي فَتَبَطَّلُ هَذِهِ الْفَائِدَةُ،

ترجمہ: اور ہمارے قول کی دلیل یہ ہے کہ دلیل شرعی کے لئے ضروری ہے کہ وہ علم (یقینی) یا عمل کو واجب کرے اور یہ (قیاس) علم یقینی کو بالاتفاق واجب ہنیں کرتا اور ز منصوص علیہ میں عمل کو واجب کرتا ہے اسلئے کہ وجوہ عمل نفس سے ثابت ہے اور نفس تعلیل سے بڑھ کر ہے تو وجوہ حکم کو نفس سے قطع کرنا صحیح ہنیں ہے تو قیاس (تعلیل) کے لئے تدیری کے علاوہ کوئی حکم باقی ہنیں رہا، پس اگر اعتراف کیا جائے کہ اسی علت کے ذریعہ تعلیل بیان کرنا جو متعدد نہ ہو نفس کے ساتھ نفس کے حکم کو خاص کرنے کا فائدہ دیتی ہے تو ہم جواب دیں گے کہ یہ فائدہ تو ترک تعلیل سے بھی حاصل ہو جاتا ہے، اس کے علاوہ غیر متعدد علت کے ذریعہ تعلیل بیان کرنا علاوہ متعدد یہ کے ذریعہ تعلیل سے مانع ہنیں ہے پس یہ فائدہ بھی باطل ہو جائے گا۔

تشریح: اور احناف کی دلیل اس بات پر کہ علت کے لئے متعدد ہونا ضروری ہے قاصرہ کافی نہیں ہے اس کی دلیل یہ ہے کہ علت کے لئے یہ ضروری ہے کہ علم یقینی یا وجوہ عمل کا فائدہ دے سکا کہ دلیل شرعی (عمل)، کا عبث ہونا لازم نہ آئے اور علت قاصرہ مستبط (غیر متعدد) کے ذریعہ علت بیان کرنا نہ تو علم یقینی کا فائدہ دیتا ہے اسلئے کہ تعلیل بالاتفاق دلیل ظنی ہوئی ہے اور دلیل ظنی علم یقینی کا فائدہ نہیں دے سکتی اور ز منصوص علیہ (اصل)، میں عمل کو واجب کرتی ہے اسلئے کہ اصل میں وجوہ عمل نفس سے ثابت ہے اور نفس دلیل قطعی ہوئی کی وجہ سے تعلیل (قیاس) سے قوی ہوئی ہے لہذا تو کوچھوڑ کر ضعیف کی طرف حکم کی لنت کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے اسلئے کہ حکم نفس سے منقطع کر کے تعلیل سے متعلق کرنا صحیح ہنیں ہو گا، اب تعلیل کے لئے سوائے تدیری

کے اور کوئی فائدہ باتی نہیں رہا، اسلئے کہ تعلیل کے تین فائدے ممکن تھے معلوم یقینی ہے و جو عمل ہے تعدادی، پہلے دو کی لفظی ماقبل میں ہو چکی ہے اگر تیسرا فائدہ بھی نہ ہو تو تعلیل عبیث اور بے فائدہ ہو جائے گی لہذا یہ ماننا پڑے گا کہ علت کے لئے متعدد ہونا ضروری ہے البتہ علت قاصرہ مخصوصہ علت قاصرہ مستنبطہ کے مانند نہیں ہے اسلئے کہ یہ مفہوم علم ہوتی ہے اسلئے کہ جب شارع نے اس پر نص کر دی تو اس بات کا علم ہو گیا کہ یہی حکم میں علت موثر ہے اور یہ عظیم فائدہ ہے۔

فان قیل، شوافع کی جانب سے یہ اعتراض کیا جا سکتا ہے کہ یہیں یہ تسلیم نہیں کہ تعلیل کا فائدہ صرف تین یعنی علم یقینی، ایجاد عمل اور تعدادی ہی میں مختصر ہے بلکہ یہ بات جائز ہے کہ ان کے علاوہ بھی کوئی فائدہ ہو مثلاً یہ کہ تعلیل سے یہ بتانا مقصود ہو کہ یہ حکم نفس کے ساتھ خاص ہے تاکہ مجتہد حکم کو فرع کی جانب متعدد کرنے کیلئے کسی تعلیل کے چکر میں پڑا کر اپنے قیمتی وقت کو صدائے نہ کرے، چونکہ جب مجتہد کو یہ معلوم ہو جانے گا کہ یہ حکم اسی نفس کے ساتھ خاص ہے تو وہ بلا وجہ حکم کو متعدد کرنے کے لئے علت متعدد یہ کو تلاش نہیں کرے گا اور یہ فائدہ علت قاصرہ سے حاصل ہو جاتا ہے لہذا علت متعدد کی ضرورت نہیں ہے۔

احناف کی جانب سے جواب: احناف کی جانب سے اس کے دو جواب مصنف رحمہ دینے دیئے گئے اول جواب

تسلیمی ہے اور دوسرا جواب غیر تسلیمی ہے، اول جواب کا خلاصہ یہ ہے کہ یہیں یہ تسلیم ہے کہ فائدہ کا اختصار تین میں نہیں ہے بلکہ چوتھا فائدہ اختصاص کا بھی ہے یہ چوتھا فائدہ اختصاص کا جو اپنے بیان فرمایا ہے یہ تو ترک تعلیل سے بھی حاصل ہو سکتا ہے اسکے لئے علت تلاش کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے اسلئے کہ یہ اختصاص تو تعلیل سے قبل ہی صیغہ نفس سے ثابت تھا، چونکہ نفس اپنے صیغہ ہی سے منصوص علیہ میں حکم کی تخصیص پر دلالت کرتی ہے اور عموم تو تعلیل سے ثابت ہوتا ہے جب تعلیل ترک کر دی جائے گی تو اس سے حاصل ہونے والا عموم بھی متروک ہو جائے گا تو خصوص علیٰ حال باتی رہے گا۔

غیر تسلیمی جواب: یعنی یہیں یہ تسلیم نہیں کہ مذکورہ تین فائدوں کے علاوہ چوتھا فائدہ بھی ہے اسکا خلاصہ یہ ہے کہ علت قاصرہ (غیر متعدد) کے ذریعہ علت بیان کرنا یہ علت متعدد یہ کے منافی نہیں ہے اسلئے کہ جس طرح یہ بات جائز ہے کہ اصل میں دو صحف متعدد جمع ہو جائیں ایک زیادہ متعدد ہو اور دوسرا کم، جیسا کہ اشیاء سترہ مذکورہ فی الحدیث، الحنفۃ بالحنفۃ والشیعہ بالشیعہ میں قدر و جنس کی علت زیادہ متعدد ہے اسلئے کہ یہ غیر مطعومات کو بھی شامل ہے اور طعم یہ بھی علت متعدد یہ ہے مگر یہ جنس و قدر سے کم متعدد ہے اس لئے ایک غیر مطعوم شامل نہیں ہے، جب یہ بات معلوم ہو گئی تو پر بات بھی جائز ہے کہ اصل میں دو علت ہوں ایک متعدد ہو اور دوسرا غیر متعدد ہو گئی تو پر بات بھی جائز ہے کہ علت قرار دیدیا تو اس سے اختہاں

حاصل نہیں ہوگا اسلئے کہ اسیں علت متعدیہ بھی موجود ہے لہذا مجتہد کے لئے ضروری ہے کہ علت متعدیہ کے ذریعہ علت بیان کرے جب کلام میں یہ احتمال پیدا ہو گیا تو اغتسال باطل ہو گیا۔

وَأَمَادَفُعَةٌ، فَنَقُولُ الْعِلَلُ تَوْعَانٌ طَرْدِيَّةٌ وَمُؤَثِّرَةٌ وَعَلَى كُلِّ وَاحِدٍ مِنَ الْقَسْمِينِ ضَرُورِيَّةٌ  
مِنَ الدَّفْعِ أَمَّا وَجْهُ دَفْعِ الْعِلَلِ الطَّرْدِيَّةِ فَأَرْبَعَةُ الْقَوْلُ بِسَوْبِعَ الْعِلَلِ ثَمَّ الْمُمَادَعَةُ  
شَمَبِيَانُ فَسَادِ الْوَضْعِ شَمَالُ الْمُنَاقَضَةِ أَمَّا الْقَوْلُ بِسَوْبِعَ الْعِلَلِ فَالْتِرَامُ مَا يُلْزِمُهُ  
الْمُعْلَلُ بِتَعْلِيلِهِ وَذَلِكَ مِثْلُ قُولِهِمْ فِي صَوْمِ رَفَضَانَ أَمَّا صَوْمُ فَرْضٍ فَلَا يَتَأْدِي  
إِلَيْتَعْيِينِ النِّيَّةِ فَيُقَالُ لَهُمْ عِنْدَنَا الْأَيْصِحَّةُ إِلَيْتَعْيِينِ النِّيَّةِ وَإِنَّمَا تَجْوِزُ ذَكْرُ  
بِإِظْلَاقِ النِّيَّةِ عَلَى أَمَّةِ تَعْيَّنِ،

ترجمتھ: اب رہا دفعہ القياس تو ہم کہتے ہیں کہ علل کی دو قسمیں ہیں طردیہ اور موثرہ اور ان دونوں میں سے ہر ایک پر چند اعتراضات ہیں، بہر حال علل طردیہ کے دفعہ کرنے کے چار طریقے ہیں مگر القول بوجب العلة نہ مانع ٹکڑا وضع نہ کا پھر مناقضہ،

بہر حال القول بوجب العلة تو وہ اس حکم کا التزم (تسلیم کرنا) ہے کہ علل اپنی تعلیل سے جس کا الزام دیرا ہے، اور وہ (القول بوجب العلة) شوافع کے قول کے مانند ہے رمضان کے روزے میں کہ یہ روزہ فرض روزہ ہے پس یہ نیت کی تعین کے بغیر ادا نہیں ہوگا تو شوافع سے کہا جائے گا کہ ہمارے نزدیک بھی تعین نیت کے بغیر ادا نہ ہو گا اور ہم اسکو مطلق نیت سے موجود سے جائز قرار دیتے ہیں کہ یہ احلاق (شارع کی جانب سے) تعین ہے۔

تشریح: مصنف علیہ الرحمہ نے اس عبارت میں دفعہ القياس کو بیان فرمایا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ علت کی دو قسمیں ہیں طردیہ اور موثرہ، ام شافعی و علت طردیہ سے استدلال کرتے ہیں اور موثرہ پر اعتراض کرتے ہیں اور احلف علت موثرے سے استدلال کرتے ہیں اور طردیہ کو دفعہ کرتے ہیں، طردیہ کی تعریف یہ ہے کہ حکم اس کے وجود اور عدم کے ساتھ وائر ہو، اگر علت موجود ہو تو حکم بھی موجود ہو اور اگر علت معدوم ہو تو حکم بھی معدوم ہو مثلاً اگر سورج موجود ہے تو دن موجود ہے سورج موجود نہیں ہے تو دن بھی موجود نہیں ہے اور بقول بعض فقط وجود کا لحاظ علت طردیہ کے لئے کافی ہے یعنی اگر علت موجود ہو تو حکم موجود ہو مگر علت موجود نہ ہو تو حکم معدوم ہو تو حضوری نہیں، مثلاً اگر سورج موجود ہو تو روشی موجود ہو اور اگر سورج معدوم ہو تو روشی کا معدوم ہونا ضروری نہیں بلکہ لیپ، بجلی، قندیل وغیرہ سے روشنی ہو سکتی ہے۔

علت موثرہ کی تعریف یہ ہے کہ لفظ یا اجماع کی وجہ سے دوسری جگہوں میں بھی اس کا اثر ظاہر ہوا ہو جیسے سور

سو اکن الیبوت کی بحاست کا ساقط ہونا سورہ پر قیاس کرتے ہوئے یعنی طواف کو سور اکن الیبوت کی بحاست کو ساقط ہونے کی علت قرار دینا چونکہ طواف کا علت موثرہ ہونا سورہ میں فرض کے ثابت ہو چکا ہے۔

تاثیر کی اقسام اربعہ کا مفصل ذکر ملائیت اور عدالت کی بحث میں گذر چکا ہے ملاحظہ کر لیا جائے، علت کی دلوں قسموں پر کچھ اعترافات ہیں، امم شافعی ریکی جانب سے علت موثرہ پر حملہ ہوتا ہے احاف اس کا دفاع کرتے ہیں اور احاف علت طردیہ پر حملہ کرتے ہیں تو شافع اسکا دفاع کرتے ہیں، علت طردیہ پر حملہ کرنے کے لئے ہمارے پاس چار شیر بہر ہیں جو کہ حملہ کر کے شوافع کو اس بات پر مجبور کرتے ہیں کہ علت موثرہ کے قائل ہو جائیں۔

وہ چار شیر بہر یہ ہیں ملحوظہ القول بوجب العلة نہ ممانعت ملحوظہ الفساد و ممنوع ملحوظہ مناقضہ،

اما القول بوجب العلة، مصنف علیہ الرحمہ مذکورہ چاروں کی تفصیل بیان فرمائے ہیں، القول بوجب العلة یہ ہے کہ فریق مخالف نے جو علت بیان کی ہے اس کو تسلیم کر کے ایسا داداً مارنا کہ علت وہی رہے اور حکم مختلف ہو جائے یعنی مخالف کی علت تسلیم مگر حکم تسلیم نہیں، یہ طریقہ چونکہ انسان ہے اسی وجہ سے اس کو مقدم کیا ہے اور القول بوجب العلة کی مثال یہ ہے کہ امم شافعی راصحوم رمضان کے بارے میں فرماتے ہیں کہ رمضان کا روزہ فرض ہے اور جو چیز فرض ہوئی ہے وہ تعین نیت کے بغیر صحیح نہیں ہوئی جیسے نماز، ربح، زکوٰۃ، قضاہ، کفارہ وغیرہ، لہذا روزہ بھی تعین نیت کے بغیر صحیح نہ ہوگا، شوافع نے اس حکم کو علت طردیہ سے ثابت کیا ہے کہ جہاں بھی فرضیت ہوگی تعین نیت ضروری ہوگی جب بھی سورج ہو گاروشی ضرور ہوگی، احاف اس کا جواب القول بوجب العلة سے دیتے ہیں کہ ہمیں آپ کی یہ علت تسلیم ہے کہ فرضیت کے لئے تعین نیت ضروری ہے مگر پھر بھی بندے کی جانب سے تعین نیت ضروری نہیں ہے اسلئے کہ تعین کی دو تین ہیں ایک بندوں کی جانب سے اور دوسری شارع کی جانب سے، دلوں قسموں میں سے جو قسم بھی پائی جائے کافی ہوئی ہے فیما نحن فیہ میں شارع کی جانب سے تعین موجود ہے لہذا بندے کی تعین کی ضرورت نہیں ہے شارع علیہ السلام نے فرمایا ہے اذا شلخ الشعبان فلا صوم الاعن رمضان، جب ما شعبان ختم ہو جائے تو اب سوالے رمضان کے روزے کے دوسرا روزہ نہیں ہے، جب شارع کی جانب سے تعین موجود ہے تو بندہ کی جانبے تعین کی ضرورت نہیں بلکہ مطلقاً صوم کی نیت سے رمضان کا روزہ ادا ہو جائے گا۔

وَلَمَّا الْمُمَانَعَةُ فَنَهَى أَرْبَعَةً أَقْسَامِ مُمَانَعَةٍ فِي نَفْسِ الْوَصْفِ وَصَلَاحِ الْحُكْمِ  
وَفِي نَفْسِ الْحُكْمِ وَفِي نِسْبَتِهِ إِلَى الْوَصْفِ،

ترجمہ: اور یہ حال ممانعت اس کی چار قسمیں ہیں مالفس وصف کا انکار ملحوظہ صلاحیت

سے انکار میں نفس حکم کا انکار ہے وصف کی طرف حکم کی بہت سے انکار، تشریح: اور ایک مانع اس کو کہتے ہیں کہ معتبر ضمیل کی دلیل کے تمام مقدمات یا تعین کے ساتھ بعض مقدمات کا انکار کر دے جس کی وجہ سے ضمیل علت موثرہ کا قائل ہونے پر مجبور ہو جائے اسلئے کہ اب ضمیل کے پاس کوئی دلیل باقی نہیں رہی اور معتبر ضمیل دلیل دعویٰ تسلیم کرنے کو تیار نہیں ہے لہذا مجبوراً علت موثرہ کا قائل ہونا پڑے گا۔

مانع فی نفس الوصف، اسکا مطلب یہ ہے کہ ضمیل نے حکم کی جو علت (وصف) بیان کی ہے اسکا انکار کر دے اور یہ کہہ دے کہ حکم کی جو علت آپنے بیان کی ہے علت وہ نہیں ہے بلکہ دوسری ہے مثلاً امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ کفارہ صوم صرف جماع کے ذریعہ روزہ کو فاسد کرنے کی وجہ سے واجب ہوتا ہے کھانے میں کی وجہ سے واجب نہیں ہوتا، احتجاج کہتے ہیں کہ کفارہ کا سبب وہ نہیں ہے جو آپنے بیان کیا ہے ورنہ بھول کر جماع کرنے کی وجہ سے بھی کفارہ واجب ہونا چاہئے حالانکہ فیما ناجماع کرنے کی وجہ سے کفارہ واجب نہیں ہوتا اس سے معلوم ہوا کہ کفارہ کی علت جماع نہیں ہے بلکہ عذاباً بانادر روزہ توڑنا ہے اور وہ اکل، شرب، جماع ہر صورت میں ہے، مانع صلاح الوصف لحکم، اس کا مطلب یہ ہے کہ معتبر ضمیل سے یہ کہے کہ آپ نے حکم کی جو علت بیان کی ہے وہ موجود تو ہے مگر اسیں اس حکم کی علت بننے کی صلاحیت نہیں ہے جیسا کہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ بارہ پرولایت اجرار کا دار و مدار بکارت پر رکھا ہے اسلئے کہ باکرہ ناجتر بہ کی بناء پر نکاح کے معاملات سے ناقص ہوتی ہے اسلئے باکرہ پرولایت اجرار ثابت ہو گی، معتبر ضمیل کرتا ہے کہ یہیں یہ تسلیم نہیں ہے کہ وصف بکارت اس حکم کی صلاحیت رکھتا ہے اسلئے کہ اس وصف کی تائیر دوسری جگہ ظاہر نہیں ہوئی بلکہ اثبات ولایت کے لئے وصف صفر صلاحیت رکھتا ہے خواہ ثیہ ہو یا باکرہ، اسلئے کہ صحفہ کی تائیر دوسری جگہ ظاہر ہو جو کہ ہے مثلاً صیزیر کے مال میں ولایت بالاتفاق حاصل ہے لہذا صیزیر کے نفس میں بھی ولایت حاصل ہو گی اسلئے کہ نفس مال کے اعتبار سے اہم ہے۔

مانع فی نفس الحکم، اس کا مطلب یہ ہے کہ معتبر ضمیل سے یہ کہے کہ یہیں یہ تسلیم ہے کہ وصف موجود ہے اور اسیں اثبات حکم کی صلاحیت بھی ہے مگر جو حکم آپنے ثابت کیا ہے وہ نہیں ہے بلکہ دوسرے ہے مثلاً امام شافعی فرماتے ہیں کہ مسح راس میں تسلیث سنت ہے اسلئے کہ مسح راس رکن ہے جس طرح عشیل یہدا ووجہ والرجل ارکان ہیں اور ان کے عشیل میں تسلیث سنت ہے لہذا مسح میں بھی تسلیث سنت ہو گی، امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ اعضا عشیل کے تین بار دھونے کو تسلیث فی المسح کی علت قرار دیا ہے۔

معتبر ضمیل نے مسح راس کی تسلیث کا انکار کر دیا اور کہا کہ مسح ایک ہی بار ہو گا اسلئے کہ اعضا و حنویں تین بار دھونا مسنوں نہیں ہے بلکہ محل فرض میں ادار فرض کے بعد اور زیادتی کر کے فرض کو کامل اور مکمل کرنا ہے چونکہ و حنویں پورے چھرے کا دھونا فرض ہے لہذا تکمیل تین مرتبہ دھونے سے ہو گی اور مسح میں چونکہ فرض پورے

سر کا مسح نہیں ہے لہذا مسح میں تکمیل ایک ہی مرتبہ مسح کرنے سے ہو جائے گی، مطلب یہ ہے کہ جن اعضاہ کے اندر استیحاب فرض ہے وہاں تکمیل تسلیث سے ہو گی اور جیسا استیحاب فرض نہیں ہے وہاں تکمیل ایک ہی بار میں ہو جائیگی۔  
 المانعۃ فی نہیۃ الحکم الی الوصف، یہ مانعۃ کی چونچی قسم ہے اسکا مطلب یہ ہے کہ مفترض مستدل سے یہ کہہ کر حکم کے اثبات کی نسبت جس وصف کی طرف آپنے کی ہے وہ ہمیں مسلم نہیں ہے بلکہ یہ حکم دوسرے وصف سے ثابت ہے مثلاً مسئلہ مذکورہ میں یہ کہا جائے کہ تسلیث کی علت رکنیت نہیں ہے جیسا کہ آپ کہتے ہیں اس لئے کہ اگر رکنیت تسلیث کی علت ہوئی تور کوئی، سجدہ اور قیام میں کبھی تسلیث ہوئی جو نکریہ بھی رکن میں حالانکہ نہیں تسلیث نہیں ہے اسی طرح یہ بات کبھی ضروری ہوئی کہ جسیں تسلیث ہو وہ رکن ہو، مضمونہ اور استثنائیں میں تسلیت ہے حالانکہ پر رکن نہیں ہیں۔

وَمَمَّا فَسَادَ الْوَضْعِ فَيُشَلُّ تَعْلِيلُهُمْ لِإِبْحَابِ الْفُرْقَةِ إِسْلَامًا حَدِّ الرَّزْوَجِينَ وَلِإِبْقَاءِ  
 النِّكَاحِ مَعَ إِرْتِدَادِ أَحَدِهِمَا فَإِنَّهُ فَاسِدٌ فِي الْوَضْعِ لِأَنَّ الْإِسْلَامَ لَا يَصْلُحُ  
 قَاطِعًا لِلْحُقُوقِ وَالرِّدَّةُ لَا تَصْلُحُ عَفْوًا،

ترجمہ: اور یہ حال فاد و ضعف جیسا کہ شافع کا احدا زوجین کے اسلام کو ایجاد فرقہ کی علت قرار دینا اور ان دونوں میں سے ایک کے انداد کو بدلنے زکاہ کی علت قرار دینا، اس لئے کہ تسلیل (اصل) و ضعف کے اعتبار سے فاسد ہے اس لئے کہ اسلام حقوق کے لئے قاطع بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا اور ردت عفوی صلاحیت نہیں رکھتا۔

تشویج: فاد و ضعف کے معنے میں اصل اور بنیاد ہی میں فاد کا واقع ہو جانا، اس کی تعریف یہ ہے «فاد الوضع ان سترتب علی العلة المقتضي المقتضي» فاد و ضعف یہ ہے کہ علت پر اس کے مقتضی کے خلاف حکم مرتب ہو مثلاً امام شافعی رفعتے ہیں کہ مسح و ضعف میں رکن ہے لہذا دیگر ارکان کے مانند مسح میں کبھی تسلیث مسنون ہو گی، امام شافعی رنے وضو کے اعضا، کئی بار دھونے کو میں بار مسح کرنے کی علت قرار دیا ہے حالانکہ میں بار دھونے کا مقتضی تغییظ ہے اور مسح کا مقتضی تخفیف ہے تو امام شافعی رنے علت کے مقتضی کے خلاف حکم مرتب کر دیا ہے فاد و ضعف ہے۔

دوسری مثال جو مصنف ہے ذکر کی ہے وہ یہ ہے کہ امام شافعی رنے فرقہ کی علت اسلام کو قرار دیا ہے جو کہ قطع رحمی ہے حالانکہ اسلام تو صدر رحمی کے لئے آیا ہے ذکر قطع رحمی کے لئے تفصیل اس کی یہ ہے کہ اگر زوجین کافر ہوں اور انہیں سے کوئی ایک اسلام قبول کر لے تو اب سوال یہ ہے کہ زوجین کے درمیان فرقہ کب واقع

ہوگی، امام شافعی ح فرماتے ہیں کہ اگر عورت غیر مدخل بہا ہے تو فوراً فرقہ واقع ہو جائے گی، قضاء قاضی یا عدت کے گذرنے کا انتظار کرنے کی ضرورت نہیں جیسا کہ ارتداد کی صورت میں ہوتی ہے اور اگر مدخل بہا ہے تو عدت (تین حیض) گذرنے کے بعد فرقہ واقع ہوگی، فریق ثانی پر اسلام پیش کرنے کی ضرورت نہیں ہے امام ابو عینیہ فرماتے ہیں کہ دلوں صورتوں میں (یعنی عورت مدخل بہا ہو یا غیر مدخل بہا) فریق ثانی پر اسلام پیش کیا جائے گا اگر قبول کرے تو نکاح باقی رکھا جائے گا اور اگر انکار کر دے تو فرقہ واقع ہو جائے گی، فرقہ کی نسبت اسلام سے انکار کی جانب ہوگی نہ کہ اسلام کی جانب اور یہ امر معقول ہے، امام شافعی ح نے فرقہ کا سبب اسلام کو قرار دیا ہے یعنی احد الزوجین کے اسلام لانے کی وجہ سے فرقہ واقع ہوئی یہی فساد و ضمیح ہے اور امر غیر معقول ہے اسلئے کہ اسلام تو محافظ حقوق ہے نہ کہ قاطع حقوق،

و لا بقار نکاح حز، اس کا عطف ایکا ب الفرقہ پر ہے یہ فساد و ضمیح کی مصنف کی بیان کردہ دوسری مثال ہے، اگر زوجین میں سے کوئی (لنسود باللہ) ارتداد ہو جائے تو امام شافعی ح فرماتے ہیں کہ تین حیض گذرنے کے بعد فرقہ واقع ہوگی اور احباب کے نزدیک فرقہ کے لئے عدت گذرنے کے انتظار کی ضرورت نہیں بلکہ فوراً فرقہ واقع ہوگی مصنف علیہ الرحمہ نے میں ارتداد احمد ہائی میں بجا ہے بلکہ من کا لفظ اختیار کیا ہے یہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ امام شافعی ح بھی بقار نکاح کی علت ارتداد کو نہیں مانتے اگر اسیسا ہوتا تو مع کی بجا ہے باہمیتہ استعمال کرتے بلکہ وہ فرماتے ہیں کہ ارتداد افقہاء عدت سے پہلے نکاح کو مدخل بہا میں ختم نہیں کرتا، اس سے یہ بات لازم آتی ہے کہ نکاح ارتداد کے ساتھ باقی رہے حالانکہ روت منانی عصمت ہے لہذا منانی نکاح بھی ہے، اسلئے کہ نکاح کا مدار عصمت پر ہے گویا کہ ارتداد کو قابل عفو جرم سمجھا حالانکہ ارتداد قابل عفو جرم نہیں ہے علت کے فساد و ضمیح کی مثال ایسی ہے جیسا کہ ادا شہادت میں فساد پایا جائے یعنی اگر شاہد دعوے کے خلاف شہادت و سے تو اس کے بعد شاہد کے عادل ہونے یا نہ ہونے کی تفتیش کی ضرورت نہیں رہتی بلکہ دعوے خود بخود قطعاً ہو جائیگا مثلاً زین دعوی کیا کہ میرے فلاں کے ذمہ دہزار ہیں اور کوہا میں عمر کو پیش کیا ہے تو اس کی شہادت دی تو یہ دعوے خارج ہو جائے گا اور یہ بنیادی غلطی سمجھی جائے گی۔

وَأَمَّا الْمُنَاقَضَةُ فَمِثْلُ قَوْلِهِ مُفِي الْوُضُوءِ وَالْتَّيْمِمِ إِنَّهُمَا طَهَارَتَانِ فَكَيْفَ إِفْرَقَا فِي النِّيَّةِ قُلْنَا هَذَا يَتَسَقَّنُ بِغَسْلِ الشَّوْبِ وَالْبَدْنِ عَنِ النِّجَاسَةِ فَيَضْطَرُ إِلَى بَيَانِ وَجْهِ الْمَسَالَةِ وَهُوَ أَنَّ الْوُضُوءَ قَطْهٌ يُرْجُحُكُمْ لِأَكْتَهُ لَا يُعْقَلُ فِي الْمَعْلُولِ تَمَاجَسَةٌ فَكَانَ كَالْتَّيْمِمِ فِي شَرْطِ النِّيَّةِ لِيَتَحَقَّقَ التَّعَبُدُ فَهُذِهِ الْوُجُوهُ كُلُّهُمْ أَصْحَابُ الظَّرِدِ إِلَى الْفَوْلِ بِالثَّائِثِيْرِ

ترجمہ: اور بہر حال مناقضہ پس جیسے شوافع کا قول وضنو اور تیم میں کہ یہ دونوں طہارت ہیں تو یہ دونوں نیت میں کیسے جدا ہو جائیں گے تو ہم کہیں گے کہ تعقیل کپڑے اور بدن سے بخاست حقیقیہ کو دھونے سے لوٹ جاتی ہے تو معلل (مستدل) مجبور ہو گا، مستملہ کی وجہ بیان کرنے کی جانب، اور وہ وجہ یہ ہے کہ وضنو تبلیغ حکمی ہے اسلئے کہ محل عنشل میں کوئی بخاست نظر نہیں آتی تو وضنو نیت کے شرط ہونے میں تیم کے مانند ہو گیں تاکہ تعبد متحقق ہو جائے تو یہ وجہ صاحب طرد (شوافع) کو علت موقرہ کے قائل ہونے کی جانب مجبور کریں گی۔

قشریہ: مناقضہ تخلاف الحکم عن العلة کو کہتے ہیں یعنی معلل نے جس وصف کو حکم کی علت قرار دیا ہے اس علت کے ہوتے ہوئے بعض مواقع میں حکم موجود نہ ہو مثلاً امام شافعیؒ وضنو اور تیم کے بارے میں فرماتے ہیں کہ یہ دونوں طہارت ہیں اور تیم میں نیت ضروری ہے تو وضنو میں نیت کیوں ضروری نہیں ہے؟ حالانکہ دونوں وصف طہارت میں مشترک ہیں مطلیب یہ ہے کہ جب دونوں طہارت ہیں ہیں تو جس طرح تیم میں بالاتفاق نیت ضروری ہے وضنو میں بھی نیت ضروری ہو گی مگر امام شافعیؒ کا یہ دعوے کہ جہاں طہارت ہوتی ہے وہاں نیت بھی ضروری ہوتی ہے عنشل ثوب اور عنشل بدن سے لوٹ جاتا ہے اسلئے کہ یہ دونوں بھی طہارت ہیں مگر بالاتفاق نیت ضروری نہیں ہے یعنی علت موجود ہے مگر اس کا حکم وجوہ نیت موجود نہیں ہے اسی کا نام مناقضہ اور تخلاف الحکم عن العلة ہے۔

اس مناقضہ سے پہنچنے کے لئے شوافع اس بات پر مجبور ہوں گے کہ وضنو اور عنشل ثوب میں وجہ فرق بیان کریں اور علت کی تاثیر کو نمایاں کریں مثلاً وہ یہ وجہ فرق بیان کر سکتے ہیں کہ عنشل ثوب میں بخاست حقیقی کو دور کر کے طہارت حاصل ہوتی ہے اور یہ تقاضہ عقل کے عین مطابق ہے اور ام معموقل میں نیت کی ضرورت نہیں ہوتی لہذا عنشل ثوب میں نیت کی ضرورت نہیں ہے بخلاف وضنو کے کہ محل عنشل (اعضاء وضنو) میں بظاہر کوئی بخاست نظر نہیں آتی لہذا بذریعہ وضنو بخاست حکمی سے طہارت حاصل ہوتی ہے اور اس طرح طہارت حاصل ہونا ام معموقل نہیں ہے بلکہ امر تعبدی ہے اور عبادت نیت کے بغیر حاصل نہیں ہوتی جیسا کہ نماز روزہ، اسلئے نیت کی ضرورت ہو گی جیسے تیم کے طہارت تعبدی ہونے کی وجہ سے نیت کی ضرورت ہوتی ہے لہذا تخلاف الحکم عن العلة نہیں ہوا اسلئے کہ نیت کی علت طہارت حکمی ہے جو کہ وضنو اور تیم دونوں میں موجود ہے۔ نہ کہ مطلقاً طہارت،

مذکورہ توجیہ کا جواب: احناف کی طرف سے اس توجیہ کا یہ جواب ہے کہ خروج بخاست سے طہارت بدن کا زائل ہونا یہ ام معموقل ہے جس طرح خروج منی سے پورا بدن بخس ہو جاتا ہے اسی طرح بول و برآز اور دیگر بخاستوں کے خروج سے بھی پورا بدن بخس ہو جاتا ہے، بدن سے ہر قسم کی بخاست خارج ہونے کی وجہ سے پورے بدن کا دھونا عنشل کرنا، ضروری ہے مگر چونکہ خروج منی قلیل الوقوع ہے لہذا اسیں تو حکم علی حالہ باقی رہا اور بول و برآز کا خروج چونکہ کثیر الوقوع ہے لہذا ان کی وجہ سے عنشل کو واجب قرار دینے میں بڑا

حرج ہے چنانچہ درفعہ حرج کے پیش نظر ضرورتہ اعضاہ اربعہ کی طہارت پر اکتفا کرایا گیا ہے جو کہ اطراف جوانب بدن ہیں اور گناہ سرزد ہونے کے لحاظ سے اصل اور کثیر الاستعمال ہیں اگرچہ جسم بدن کو پاک کرنے کے لئے اعضاہ اربعہ پر اکتفا کرنا خلاف عقل ہے لیکن خروج بخاست کے سبب پورے بدن کا بخی ہو جانا اور پیانی کے استعمال سے بخاست کا راست ہونا موافق عقل ہے لہذا اس کے لئے نیت کی کوئی ضرورت نہیں ہے بخلاف مٹی کے کہ وہ بخلاف اہر بدن کو آکو دہ کرنے والی ہے اور اپنی خلقت کے اعتبار سے طہارت کے لئے موصوع نہیں ہے اس لئے طہارت حاصل کرنے کی غرض سے اس کے استعمال کے وقت نیت کی ضرورت ہے بخلاف پانی کے کہ اس کی تخلیق ہی طہارت کے لئے ہے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے، «انزلنا من السماء ماء طهوراً، اور طهور اس کو کہتے ہیں جو خود بھی پاک ہو اور دوسرے کو بھی پاک کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو۔»

نتیجہ، نتیجہ یہ نکلا کہ امام شافعی حرنے و خنوں نیت کی فرضیت کے لئے علت طردیہ سے استدلال کیا تھا اس پر احناف کی طرف سے مناقضہ کے ذریعہ لقض وار دیا گیا، امام شافعی حر کی طرف سے اس لقض کی توجیہ کر دی گئی مگر احناف نے اس توجیہ پر بھی لقض وار دکر دیا اب اس کے بعد شوافع کے پاس علت طردیہ کے ذریعہ استدلال کرنے کا امکان نہیں رہا لہذا مجبوراً اعلت موثرہ کا قائل ہونا پڑا اور نہ دعوے بلاد لیل رہ جائے گا۔

واللہ اعلم بالصواب

محمد جمال بلند شہری ثم میر سعی،  
خادم التدیریں دار الحکوم دیوبند

بِرَضْمِ مَنْ أَمْبَرَكَ اللَّهُمَّ رَسِّنِي بِإِبْرَجِ صَبَحٍ

وَأَمَّا الْعِلْمُ الْمُؤْتَرُ فَلَيْسَ لِلْسَّائِلِ فِيهَا بَعْدَ الْمُمَانَعَةِ إِلَّا مُعَارِضَةٌ لَأَنَّهَا أَكَّدَتْ حَقِيقَةَ الْمُنَاقَضَةِ وَفَسَادَ الْوَضْنُ بَعْدَ مَاظْهَرَهَا بِالْكِتَابِ أَوِ الْسُّنْنَةِ أَوِ الْإِجْمَاعِ لِكِتَابٍ إِذَا تَصَوَّرُ مُنَاقَضَتِهِ يَبْعُدُ دُفْعَهُ مِنْ وُجُوهٍ أَرْبَعَةٍ كَمَا تَقُولُ فِي الْخَارِجِ مِنْ فَنِيذِ التَّسْبِيْلَيْنَ أَمَّا تَجْسِيْخُ خَارِجٍ مِنْ بَدْنِ الْإِنْسَانِ فَكَانَ حَدَّثًا كَالْبَوْلِ،

ترجمہ: اور ہر حال علیل موثرہ پس ان میں مفترض کو مانعت کے بعد صرف معارضہ کا حق ہے اسلئے کہ علیل موثرہ مناقضہ اور فساد و ضعف کا احتمال نہیں رکھتیں اسلئے کہ علیل موثرہ کی تاثیر کتاب یا سنت یا جامع سے ظاہر ہو جیکی ہوتی ہے لیکن اگر مناقضہ (اصحورۃ) کی صورت پیش آجائے تو اس نقض کو چار طریقوں سے دفع کرنا واجب ہے جیسا کہ تم خارج من غیر اسپلین کے بارے میں کہتے ہو کہ (خارج مذکور) بدن انسانی سے خارج ہونیوالی بخاست ہے لہذا وہ خارج، پیشاب کے مانند بخس ہو گا۔

تشویح: احناف علیل موثرہ سے استدلال کرتے ہیں مذکورہ چاروں وجہوں میں سے علیل موثرہ میں فنا و ضعف اور مناقضہ حقیقیہ کے ذریعہ اعتراض کرنے کا کوئی امکان نہیں ہے اسلئے کہ مناقضہ کا مطلب ہے تناقض الحکم عن العملہ، اور جس علت کو شارع نے موثریان لیا ہوا میں تخلیف نہیں ہو سکتا، اور فساد و ضعف کا مطلب ہے وصف کے اندر علت بننے کی صلاحیت نہ ہونا حالانکہ اگر اس وصف میں علت بننے کی صلاحیت نہ ہوتی تو شارع اس کو علت کیوں بناتا، اس سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ علت موثرہ پر مذکورہ دونوں طریقوں سے اعتراض نہیں ہو سکتا، مطلب یہ ہے کہ جب طرح کتاب و سنت و اجماع میں مناقضہ اور فساد و ضعف کا امکان نہیں ہے اسکی طرح اسیں سے ہر ایک سے ثابت ہونے والی علت میں بھی مناقضہ اور فساد و ضعف کا امکان نہیں ہے تاثیر بالکتاب کی مثال یہ ہے کہ بخاست اگر بدن کے کسی حصہ سے بھی خارج ہو تو وہ ناقض و ضعف ہو گئے اسلئے کہ تناقض و ضعف میں خروج بخاست کی تاثیر اسپلین میں اللہ تعالیٰ کے قول ادخار احمد منکم میں الخامنط میں ظاہر ہو جیکی ہے۔

تاثیر بالسنت کی مثال یہ ہے، طواف ہونا گھر میں رہنے والے جانوروں کے جھوٹ کے بخس نہ ہونے کی علت ہے اسلئے کہ طواف کا علت ہونا سورہ ہرہ کے بارے میں علیہ السلام کے قول «مِنَ الطَّوَافِينَ عَلَيْكُمْ وَالطَّوَافَاتِ» سے ثابت ہے۔

اور تاثیر بالاجماع کی مثال یہ ہے کہ تیسری مرتبہ چوری کرنے کی وجہ سے ساریں کا ہاتھ نہیں کاملا جائے گا اسلئے کہ اس سے بخس متفق ہے کہ بالکل یہ ختم کر دینا لازم آتا ہے اسلئے کہ ایک ہاتھ پہلی مرتبہ چوری میں کٹ چکا ہے اور دوسری مرتبہ چوری میں ایک پیر کرٹ چکا ہے تیسری مرتبہ چوری کی وجہ سے اگر دوسرا ہاتھ بھی کامٹ دیا

جائے تو ہاتھوں کی جو منفعت ہے وہ بالکلیہ فوت ہو جائے گی اور عدم قطع یہ میں جنس منفعت کے فوت ہو نیکی تاثیر اجماع سے ثابت ہو چکی ہے مثلاً حدر سرقة کی مشرودیت بالاجماع سرقة سے لوگوں کو باز رکھنے کیلئے ہے نہ کہ جنس منفعت یہ کو تلف کرنے کے لئے۔

لکھنے اذا التصور المناقضة، علیٰ موثرہ میں اگرچہ مناقضہ حقیقیہ معنیہ کا امکان نہیں ہے مگر مناقضہ صوریہ کا احتمال ہے لہذا اگر مناقضہ صوریہ کے ذریعہ علیٰ موثرہ پر اعتراض کیا گیا تو اس کا چار طریقتوں سے دفع کرنا ضروری ہے اور وہ چار طریقے یہ ہیں دفع بالمعنى الشابت بالوصف، دفع بالحکم، دفع بالغرض،

فَيُوَرَّدُ عَلَيْهِ مَا إِذَا الْمُوَسِّلُ فَنَذَفَعَهُ أَوْ لَا يَوْصِفُ وَهُوَ أَنَّهُ لَيْسَ بِعَارِجٍ لِأَنَّ تَحْتَ كُلِّ جَلْدٍ  
رُطُوبَةٌ وَفِي كُلِّ عِرْقٍ دَمَّا فَإِذَا إِلَى الْجَلْدِ كَانَ ظَاهِرًا الْخَارِجًا،

ترجمہ، پس اس تعلیل پر اعتراض کیا جاتا ہے کہ بخاست جب محل خروج سے بجاوز نہ کرے تو وضو کیوں نہیں ٹوٹتا، تو ہم اسکا جواب اولاً و صرف کے ذریعہ دیں گے کہ وہ غیر سائل (غیر مجاوز) بخاست خارج ہی نہیں ہے اسلئے کہ تمام جلد کے نیچے رطوبت موجود ہے اور تمام رگوں میں خون ہے لہذا جب جلد زائل ہو جائے گی تو وہ رطوبت وغیرہ ظاہر ہو گی نہ کہ خارج۔

تشریح: مذکورہ عبارت سے مصنف راجہ امام شافعی رح کی جانب سے کئے جانے والے اعتراض کو بیان فنا رہے ہیں، امام شافعی رح نے مناقضہ کے ذریعہ اعتراض کیا ہے اور احتجاف نے اس کا جواب مذکورہ چار طریقتوں میں سے دو یعنی بالوصف اور بالمعنى الشابت بالوصف کے ذریعہ دیا ہے۔

وصف کے ذریعہ دفع کی مثال، خارج میں غیر سبیلین بخاست کے بارے میں احتجاف کا قول ہے کہ وہ بدن انسانی سے نکلنے والی بخاست ہے لہذا اپیٹیاٹ کے مانند ناقض ہمارت ہو گی، زیر بحث مسلمہ میں خروج بخاست ناقض ہمارت کی علت ہے اور خروج بخاست کی تاثیر سبیلین سے خارج ہونے والی بخاست میں اللہ تعالیٰ کے قول، اوجار احمد مسنک من الغائب میں ظاہر ہو چکی ہے، سبیلین چونکہ بدن کا حصہ ہیں لہذا سبیلین سے خارج ہونے والی بخاست بدن ہی سے خارج ہونے والی بخاست ہے۔

شوافع کا اعتراض ہے ہماری اس تعلیل پر کہ خروج بخاست من البدن ناقض ہمارت ہوتی ہے امام شافعی رح کی طرف سے بطور مناقضہ اعتراض کیا جاتا ہے کہ اگر بخاست بدن سے خارج ہو اور نہ ہے نہیں تو وہ احتجاف کے نزدیک ناقض وضو نہیں ہوتی، اعتراض کا مقصد یہ ہے کہ خروج بخاست جو کہ ناقض وضو کی علت ہے موجود ہے مگر اسکا حکم یعنی ناقض ہمارہ موجود نہیں ہے اسی کا نام مناقضہ اور تخلاف الحکم عن العلة ہے۔

جواب: مذکورہ اعتراض کا اخاف کی طرف سے دو طریقوں سے جواب دیا جاسکتا ہے اول وصف کا انکار کر کے یعنی یہ کہا جائے کہ اگر بحاجت اپنی جگہ سے بے ہیں تو وہ خروج ہیں ہے بلکہ ظہور ہے لہذا عدم تحقیق ہمارت عدم علت کی وجہ سے ہے ایسا ہیں ہے کہ علت تحقیق ہمارت موجود ہو اور تحقیق ہمارت نہ ہو جیسا کہ امام شافعی نے سمجھا ہے اگر بحاجت بے ہیں تو وہ ظہور ہوتا ہے نہ کہ خروج، اسلئے کہ جلد کے نیچے رطوبت اور رگوں میں ہمہ وقت دم موجود ہتا ہے جلد بخوبی سمجھا جاسکتا ہے مثلاً کوئی شخص گھر کے اندر موجود ہو اور لکھر کی جھٹ اٹھادی جائے تو کہا جائے گا کہ فلاں شخص ظاہر ہو گیا یہ ہیں کہا جائے گا کہ فلاں شخص نکل گیا اسلئے کہ نکلنے کے لئے انتقال مکانی ضروری ہے اور نہ بہنے کی صورت میں انتقال متحقق ہیں ہوا۔

سوال: اگر درپر پاخانہ یا ذکر پر بیشاب ظاہر ہو جائے اور بے ہیں تو اس صورت میں بقول اخاف وضو ہیں تو شنا چاہیے اسلئے کہ سیلان متحقق ہیں ہے حالانکہ آپسے یہاں دونوں صورتوں میں وضو لوث ہاتا ہے۔

جواب: درپر ذکر کے کناروں پر بحاجت کا ظہور دراصل خروج اور سیلان ہی ہے اسلئے کہ مذکورہ دونوں مقام محل بحاجت ہیں میں بلکہ بیشاب کا محل مشاہدہ اور پاسخانہ کا محل امعار (آنستیں) ہیں جب بحاجت کا ظہور ہو گا تو وہ دراصل خروج اور سیلان ہی ہو گا اسلئے کہ امعاء اور مثانہ سے بحاجت منتقل ہو کر آئی ہے اور انتقال ہی کا کام خروج ہے۔

شُعَبِ الْمَعْنَى الشَّابِيَّ بِالْوَصْفِ دَلَالَةٌ وَهُوَ وُجُوبُ عَسْلِ ذَلِكَ الْمَوْضِعِ لِلتَّطْهِيرِ فِي نَيْمَهِ  
صَارَ الْوَصْفُ مُجْبَرٌ مِنْ حَيْثُ أَنَّ وُجُوبَ التَّطْهِيرِ فِي الْبَدَنِ بِإِعْتِيَارِ مَا يَكُونُ مِنْهُ كَ  
يَحْتَمِلُ الْوَصْفَ بِالْتَّبَرِيزِيِّ وَهُنَاكَ لِمُجَبِّ عَسْلِ ذَلِكَ الْمَوْضِعِ فَإِنْعَدَمَ الْحُكْمُ  
لِإِنْعِدَامِ الْعِلْتَةِ،

ترجمہ: پھر (ثانیاً)، اس اعتراض کو وصف سے بطور دلالت ثابت ہونے والے معنی کے ذریعہ دفع کریں گے اور وہ معنے محل بحاجت کو دھونے کا وجوہ ہے کیونکہ اپنی معنی کی وجہ سے وصف خروج کو ناقص وضو ہونے کی علت قرار دیا گیا ہے اس حیثیت سے کہ خروج بحاجت عن البدن کے سبب سے تطہیر بدن کے وجوہ میں تجزی کا وصف محتل ہیں ہے اور یہاں اس مقام کا دھونا اجوب ہیں ہے لہذا حکم کا عدم، علت کے عدم کی وجہ سے ہے۔

تشریح: اعتراض مذکور کے دفع کرنے کا درس اطريقہ وصف سے بطور دلالت ثابت ہونے والے معنے کا انکار ہے یعنی جن معنی کی وجہ سے وصف ناقص بنتا ہے وہ معنے ہی متحقق ہیں ہیں اور وہ معنی مسئلہ

مذکورہ میں محل بحث کو تحریر کئے دھونے کا وجہ ہے اسی معنی کی وجہ سے وصف جو کہ زیر بحث مسئلہ میں بحث کا خروج ہے نقض ہمارت کے لئے علت بنائے گے بقول شافع وصف خروج تسلیم کر جی لیں تو وہ معنی کہ جسی وجہ سے وصف خروج ناقض بنتا ہے موجود نہیں ہیں، بحث کا خروج خواہ سبیلین سے ہو یا غیر سبیلین سے پورے بدن کی ہمارت کو زائل کر دیتا ہے، سبیلین سے بحث کا خروج چونکہ کثرت سے ہوتا ہے لہذا جس بدن کو دھونے اغسل، میں بلا خروج ہے اس حرج کو دفع کرنے کیسے ضرورت اعضا اربعہ پر اکتفا کر لیا گیا ہے، غیر سبیلین سے اگر بحث خارج ہوئی ہو اور اپنے مقام سے تجاوز نہ کیا ہو تو محل خروج بجس نہیں ہوتا اسی وجہ سے اسکا دھونا ضروری نہیں، اگر زبہنے والی بحث کے خروج سے نقض وضو تسلیم کر لیا جائے تو ہمارت میں تجزی لازم آتے گی اس لئے کہ محل خروج کا دھونا تو ضروری نہ ہو اور غیر محل خروج (اعضا و حنف) کا دھونا ضروری ہو اسی کا نام تجزی ہے جو کہ جائز نہیں ہے، وصف ہمارت کا تجزی نہ ہونا اس بحث کے اعتبار سے ہے جو بدن سے خارج ہو اور اگر بحث باہر سے لگی ہو تو اس میں تجزی جائز ہے مثلاً ہاتھ پر بحث کا دھونا ضروری کا دھونا ضروری ہے پورے بدن کا دھونا ضروری نہیں ہے، مصف نے اپنے قول باعتبار مایکون منس سے اسی کی طرف اشارہ کیا ہے۔

وَيُوَرَّدُ عَلَيْهِ صَاحِبُ الْجَرْحِ السَّائِلُ فَنَدَفَعَهُ بِالْحُكْمِ بِيَبَانِ أَنَّهُ حَدَثٌ مَوْجِبٌ لِلِّطَهَارَةِ بَعْدَ خُرُوجِ الْوَقْتِ وَبِالْغَرَضِ فَإِنَّ غَرْضَنَا التَّسْوِيَةُ بَيْنَ الدَّمِ وَالْبَوْلِ وَذَلِكَ حَدَثٌ فَإِذَا لَزِمَ صَارَ عَفْوًا لِلْقِيَامِ الْوَقْتِ فَكَذَلِكَ هُنَّا،

ترجمہ: اور امام شافعی رح کی جانب سے اس پر نقض وار دیکیا جاتا ہے رستے ہوئے زخم والے سے تو ہم اس کو حکم کے ذریعہ دفع کریں گے، یہ بات بیان کرتے ہوئے کہ یہ ابھنے والی بحث (ایسا حدث ہے جو خروج وقت کے بعد ہمارت کو واجب کرنے والا ہے اور غرض کے ذریعہ دفع کریں گے اس لئے کہ ہماری غرض خون اور پیشاب کے درمیان برابری ثابت کرنا ہے اور پیشابی حدث ہے پس جب دامم ہو جائے تو معاف ہو گا وقت کے قابل ہونے کی وجہ سے پس ایسے ہی ہیاں ہے۔

تشریح: احاف کی جانب سے بالمعنی الثابت بالوصف کے ذریعہ جواب دیا گیا ہے اس پر امام شافعی رح کی جانب سے یہ اعتراض وار دیکیا جاتا ہے کہ ایسا شخص جس کا زخم مسلسل رستا رہتا ہو جو کچھ اسی زخم سے نکلتا ہے وہ بجس ہے اور خارج بھی ہے حالانکہ وہ آپ کے نزدیک وقت کے اندر ناقض نہیں ہے مطلب یہ ہے کہ علت نقض موجود ہے اور نقض موجود نہیں ہے یہ تخلف الحکم عن العلة ہے حالانکہ آپ تخلف کے قائل نہیں ہیں۔ فندفعہ بالحکم، ہم مذکورہ اعتراض کا دو طریقوں سے جواب دیں گے اول وجود حکم سے، اسکا مطلب یہ ہے کہ

اگر علت نقض موجود ہے تو نقض بھی موجود ہے البتہ (نقض) یعنی حکم کو خود رت کی وجہ سے خروج وقت تک کیسلے موزخ کر دیا گیا ہے تھی وجہ ہے کہ اسی حدث کی وجہ سے خروج وقت کے بعد دھنوٹ جاتا ہے۔

و بالغرض، اسکا عطف و با حکم پر ہے یہ دوسرے طریقہ سے جواب ہے اسکو فرع بالغرض کہتے ہیں اسکا خلاصہ یہ ہے کہ اگر کسی کو مسلسل قطرات کا مرض ہو تو آپکے نزدیک بھی یہی حکم ہے کہ اسکا دھنوٹ خود رت کی وجہ سے وقت کے اندر نہیں ٹوٹتا تو یہ نے فرع (ازخم) کو اصل (بینی سلسل بول) پر قیاس کر کے فرع کے لئے وہی حکم ثابت کر دیا جو اصل کا ہے اور ہمارا مقصد اصل اور فرع میں مساوات قائم کرنا ہے اور بول حدث ہے لیکن بول جب دارکم ہو جاتا ہے تو حدث کا حکم معاف ہو جاتا ہے تاکہ ناز کو قائم کیا جا سکے اسی طرح یہاں اخراج میں غیر سبیلین، میں بھی ہو گا لہذا ماجرا بکم فہر جو ابنا،

أَمَّا الْمُعَارَضَةُ فِيهِنَّ تَوْعِانٌ مَعَارَضَتِهِ فِيهَا مَنَاقِضَتِهِ وَمَعَارَضَتِهِ خَالِصَتِهِ أَمَّا الْمُعَارَضَةُ الَّتِي فِيهَا مَنَاقِضَتِهِ فَالْقُلُوبُ رَهُونَ تَوْعِانَ احْدُهُمَا قَلْبُ الْعِلْمَةِ مُحَكِّمًا وَالْحُكْمُ عَلَيْهِ وَهُوَ مَأْخُوذٌ مِنْ قَلْبِ الْإِيمَانِ وَإِنَّمَا يَصْحُحُ هَذَا فِيمَا يَكُونُ التَّعْلِيلُ فِيهِ بِالْحُكْمِ مِثْلُ قَوْلِهِمُ الْكُفَّارُ جِئْنِيْسِ يُجْلِدُ بَكْرَهُمْ مَا تَرَى جَمْدَ تَيْمَمُهُمُ الْمُسْلِمُينَ قُلْنَا الْمُسْلِمُونَ إِنَّمَا يُجْلِدُ بَكْرَهُمْ مَا تَهَّى لِإِنَّهُ يُرِجِّمُ شَيْهُمُ فَلَمَّا أَخْمَلَ الْإِنْقِلَابَ فَسَدَ الْأَصْلُ وَبَطَلَ الْقِيَاسُ،

ترجمہ: بہر حال معارضہ پس اسکی دو قسمیں میں میں ایسا معارضہ جسیں مناقضہ بھی ہو یا اور خالص معارضہ بہر حال وہ معارضہ جو مناقضہ کو مقتضی ہو پس وہ قلب ہے اور قلب کی دو قسمیں میں انہیں سے ایک یہ ہے کہ علت کو حکم سے اور حکم کو علت سے بدل دیا جائے اور یہ (قیاس) قلب الانار سے ماخوذ ہے اور یہ قسم صرف اسی صورت میں صحیح ہوتی ہے کہ جسیں کسی حکم کو علت قرار دیا گیا ہو جیسے (شوافع) کا قول کہ کفار ایسی جنگ ہے کہ ان میں سے بکر کو سو کوڑے مارے جاتے ہیں تو ان کے شیب کو رجم کیا جائے گا جس طرح کہ مسلمانوں میں ہوتا ہے یہ نے کہا مسلمانوں میں سے بکر کو سو کوڑے مارے جائیں گے اسلئے کہ ان کے شیب کو رجم کیا جاتا ہے پس جبکہ تعصیل انقلاب (تبدیلی) کا احتمال رکھتی ہے تو اصل فاسد ہو گئی اور قیاس باطل ہو گیا۔

تشریح: معارضہ کی حقیقت ہے مخالف کے مدعی کی ضد کو دلیل سے ثابت کرنا اور مخالف کی دلیل سے تعارض نہ کرنا۔

مناقضہ کی حقیقت ہے مخالف کی دلیل کا تخلف ثابت کر کے باطل قرار دینا بینی کسی جدید دلیل کے، دونوں میں فرق یہ ہے کہ معارضہ میں مخالف کی دلیل سے کوئی تعارض نہیں کیا جاتا بلکہ اپنی دلیل سے مخالف کے مدعی

کی خند کو ثابت کیا جاتا ہے اور مناقضہ میں مخالف کی دلیل سے تعارض کر کے اس کی دلیل ہی کو باطل قرار دیدیا جاتا ہے مگر یہ دلیل کو باطل کرنا تخلف الحکم عن العلة کے طور پر ہوتا ہے جس سے یہ خود ہی ثابت ہو جاتا ہے کہ اس دعویٰ کی یہ دلیل نہیں ہے ورنہ تو تخلف نہ ہوتا، متعارض مخالف کی دلیل کو اپنی دلیل بنالیتا ہے۔

معارضہ کی دو صیغیں ہیں ۱۔ معارضہ جسیں مناقضہ بھی ہو

۲۔ معارضہ خالصہ یعنی جیسیں مناقضہ نہ ہو، معارضہ فیہا المناقضہ میں چونکہ ایک خاصیت معارضہ کی اور ایک خاصیت مناقضہ کی ہوتی ہے اسی وجہ سے اسکا نام معارضہ فیہا المناقضہ رکھا گیا تاکہ دونوں خاصیتوں کی رعایت ہو جائے، معارضہ کی دو خاصیتیں یہ ہیں، ۱۔ اثبات ضد مدعی اخضیم ۲۔ اخبار علیہ بتدھو (یعنی دلیل لانا) ان دونوں میں سے معارضہ فیہا المناقضہ میں اخبار علیہ بتدھو

ہوتی ہے اور مناقضہ کی دو خاصیتیں یہ ہیں ۱۔ ابطال دلیل المخالف ۲۔ اثبات تخلف الحکم عن العلة، معارضہ فیہا المناقضہ میں ان دونوں میں سے ابطال دلیل المخالف ہوتی ہے معارضہ فیہا المناقضہ میں چونکہ دونوں کی ایک ایک خاصیت ہوتی ہے اسکا نام دونوں کی رعایت کرتے ہوئے معارضہ فیہا المناقضہ رکھا گیا ہے۔

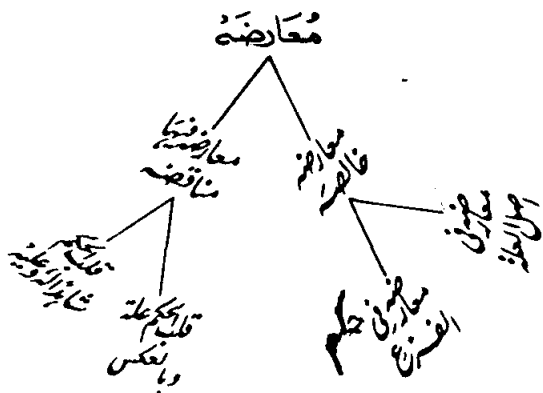
سوال: اس کا نام معارضہ فیہا المناقضہ کی بجائے مناقضہ فیہا المعارضہ کیوں نہیں رکھا گیا؟

جواب: معارضہ چونکہ قصد اہوتا ہے اور مناقضہ ضمٹا، اسلئے کہ مناقضہ قصد یہ حقیقتی کا عمل موثرہ میں امکان نہیں ہوتا قصد کی اور صیغہ میں چونکہ قصد کی اصل ہے لہذا اسکی کی رعایت کرتے ہوئے اس کا نام معارضہ فیہا المناقضہ رکھا گیا۔

سوال: معارضہ فیہا المناقضہ میں تو اجتماع خندین لازم آتا ہے اسلئے کہ معارضہ میں مخالف کی دلیل سے کوئی تعارض نہیں ہوتا بلکہ مدعی کی خند کو ثابت کیا جاتا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مخالف کی دلیل مسلم ہے اور مناقضہ میں دلیل ہی کو باطل کیا جاتا ہے لہذا معارضہ اور مناقضہ کا جمیں ہونا یہ اجتماع خندین ہے۔

جواب: معارضہ میں اگرچہ بظاہر مخالف کی دلیل کو مستلزم کرنا ہے مگر درحقیقت دلیل کو باطل کرنے ہے اسلئے کہ دلیل لازم اور مدعی ملزم ہے اور ملزم کا ابطال لازم کے ابطال کو مستلزم ہوتا ہے لہذا معارضہ میں بھی دلیل ہی باطل ہوئی اور مناقضہ میں تو دلیل باطل ہوئی ہی ہے اب دونوں میں کوئی تعارض نہیں رہتا۔

معارضہ فیہا المناقضہ کو قلب بھی کہتے ہیں اس کی دو صیغیں ہیں ۱۔ معارضہ جسیں مناقضہ بھی ہو، معارضہ فیہا المناقضہ کو قلب العلة حکمہ اور حکم علۃ، اور یہ قلب الالنار سے ماخوذ ہے یعنی برتن کو پلٹ کر اعلیٰ کو اسفل اور اسفل کو اعلیٰ کر دینا، اعلیٰ سے مراد علت ہے چونکہ



یہ اصول ہے اور اسفل سے مراد حکم ہے چونکہ حکم علت کے تابع ہوتا ہے مطلب یہ ہے کہ علت کو حکم اور حکم کو علت بنانا دینا، اور قلب کی یہ صورت صرف اسی صورت میں متحقق ہو سکتی ہے جبکہ کسی ایسے حکم شرعی کو قیاس کی علت قرار دیا ہو کہ اسیں پہنچ کر دوبارہ حکم بننے کی صلاحیت ہو اور اگر وصف خالص کو علت قرار دیا ہے جو حکم بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا تو اسیں قلب متحقق نہیں ہو سکتا۔

مثال: امام شافعی رحے کے نزدیک کفار کو غیر محسن ہونے کی صورت میں سوکوڑے مارے جائیں گے اور اگر محسن ہو تو رحم کیا جائے گا اور احناف کے نزدیک دونوں صورتوں میں صرف سوکوڑے مارے جائیں گے اسلئے کہ رحم کے لئے محسن ہونا شرط ہے اور احسان کے لئے اسلام شرط ہے لہذا کافر خواہ شادی شدہ ہو یا غیر شادی شدہ محسن نہیں ہو سکتا لہذا ان کو رحم بھی نہیں کیا جا سکتا صرف سوکوڑے مارے جائیں گے، امام شافعی رحے کے نزدیک چونکہ احسان کے لئے مسلمان ہونا شرط نہیں ہے لہذا جستر مسلمانوں میں محسنین کو رحم کیا جاتا ہے اور غیر محسنین کو سوکوڑے مارے جاتے ہیں اسی طرح کفار میں بھی ہو گا، امام شافعی رحے سوکوڑے کو رحم لکھتے کہ مسلمانوں پر قیاس کرتے ہوئے علت قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ باکہ کو چونکہ کوڑے لگتے ہیں لہذا نیبہ کو رحم کیا جائے گا جیسا کہ مسلمانوں میں ہے اور سوکوڑے مارنا حکم شرعی سے تو گوا حکم شرعی کو رحم کی علت قرار دیا ہے اور ہم نے بطور معارضہ شوافع کی بیان کر دے علت کو حکم اور حکم کو علت کر دیا یعنی ہم یہ نتیجہ نہیں کرتے کہ مسلمانوں کے حق میں کوڑے مارنا رحم کی علت ہے بلکہ اسکا مکمل ہے کہ مسلمان شیب کو رحم کرنا یہ علت ہے مسلمان باکہ کو کوڑے مارنے کی،

ذکورہ مثال معارضہ فیہا المناقضة کی ہے معارضہ تو اسلئے کہ امام شافعی رحے کا مدعیٰ تھا کہ نیبہ کو رحم کیا جائیگا احناف نے قلب کے ذریعہ امام شافعی رحے کے مدعیٰ کی صد یعنی عدم رحم کو ثابت کر دیا اسی کا نام معارضہ ہے اور مناقضة اسلئے ہے کہ جس حکم شرعی (ماۃ جلدہ) کو رحم کی علت قرار دیا ہے اسیں علت بننے کی صلاحیت نہیں ہے خلاصہ یہ کہ امام شافعی رحے جلد مسلم کو رحم کی علت قرار دیا اور احناف نے اس کو پہنچ دیا اور کہا کہ رحم مسلم جلد کی علت ہے جب اصل (معین علیہ) ہی میں انقلاب تعییل کا احتمال ہے تو اصل فاسد ہو گی جس کی وجہ سے قیاس باطل ہو گیا۔

وَالثَّانِيُّ قَلْبُ الْوَصْفِ شَاهِدًا عَلَى الْمُعَلَّلِ بَعْدَ أَنْ كَانَ شَاهِدًا لَهُ وَهُوَ مَغْوُذٌ مِنْ قَلْبِ الْجَرَابِ فَإِنَّهُ كَانَ ظَهَرَ إِلَيْكَ فَصَارَ وَجْهُهُ إِلَيْكَ إِلَّا أَنَّهُ لَا يَكُونُ إِلَّا بِوَصْفٍ زَانِدَ فِيهِ تَفْسِيرٌ لِلْأَوَّلِ مِثَالُهُ قَوْلُهُمْ فِي صَوْمَامِرَضَانَ إِنَّهُ صَوْمٌ فَرُضٌ فَلَا يَتَأَدَّبُ إِلَّا تَعَيِّنُ التِّيَّةُ كَصَوْمِ الْقَضَاءِ فَقُلْنَا لَهُمَا كَانَ صَوْمًا فَرُضًا إِسْتَعْنُ عَنْ تَعْيِنِ الْتِيَّةِ بَعْدَ تَعْيِنِهِ كَصَوْمِ الْقَضَاءِ لِكُلِّتِهِ إِنْمَا يَتَعَيِّنُ بَعْدَ الشُّرُوعِ وَهُذَا تَعَيِّنٌ قَبْلَ الشُّرُوعِ،

ترجمہ: اور قلب کی دوسری قسم وہ وصف کو پہنچ دینا ہے اس طور پر کہ مسئلہ کے خلاف ہو جائے حالات کو وہ وصف مسئلہ کے متوافق تھا اور یہ قلب اجرا ب سے ماخوذ ہے کہ اس وصف کی تیری طرف پشت تھی اب اسکا چھڑہ تیری طرف ہو جائے مگر قلب کی یہ قسم ایسے وصف نام کے ساتھ ہوتی ہے جیسیں اول کی تفسیر ہو اس کی مثال شوافع کا قول ہے رمضان کے روزے کے بارے میں کہ رمضان کا روزہ چونکہ فرض روزہ ہے لہذا تعین نیت کے بغیر ادا نہ ہو گا جیسا کہ قضا بر کار روزہ تعین نیت کے بغیر ادا نہیں ہوتا، لیکن قضا بر کار روزہ شروع کے بعد تعین نیت کے بغیر ادا نہ ہوتا ہے اور یہ (صوم رمضان) پہلے کی تعین ہو گیا ہے۔

تشریفیہ: مصف و قلب کی قسم ثانی کو بیان فزار ہے ہیں اسکا خلاصہ یہ ہے کہ جو وصف مسئلہ (مسئلہ) کے متوافق تھا معتبر حنفی نے اسکو اپنے متوافق بنالیا، قلب کی یہ قسم قلب اجرا ب سے ماخوذ ہے، اجرا ب کے معنے تھیلا یا تو شہ دان کے ہیں اور تو شہ دان یا تھیلے کو پہنچنے کا مطلب یہ ہے کہ خلا ہر باطن اور باطن خاہر ہو جائے یعنی جس وصف کی پشت تیری طرف تھی یعنی بجھ سے رُخ پھیرے ہوئے تھا اب پشت دشمن کیجاں اور چھڑہ تیری جانب ہو گیا یعنی بجھ سے را چھیڑ گا، مطلب یہ کہ جو وصف تیرے مخالف اور دشمن کے متوافق تھا اب وہ تیرے متوافق اور دشمن کے مخالف ہو گیا یہ مطلب اس صورت میں ہے جبکہ ایک کی ضمیر خطا ب کا مر جمع معتبر حنفی ہو اور اگر مر جمع مسئلہ ہو تو اس صورت میں مطلب یہ ہو گا کہ اسے مسئلہ جو وصف تیری طرف سے دشمن کے ساتھ مجاہد کر رہا تھا اب وہ دشمن (یعنی معتبر حنفی) کی طرف سے مجاہد کر رہا ہے۔

قلب کی اس قسم میں بھی معارضہ اور مناقضہ دلوں ہیں معارضہ اس اعتبار سے ہے کہ اب مسئلہ کی دلیل اس کے مدعی کے خلاف دلالت کرتی ہے اور مناقضہ اس اعتبار سے ہے کہ اس دلیل سے اب مسئلہ کا مدعا ثابت نہیں ہو گا گویا کہ اسکی دلیل باطن ہو گئی اور دلیل کو باطن قرار دیدیا ہی مناقضہ ہے۔

سوال: وصف واحد و متناہی حکموں کے لئے شاہد بنے یہ ناممکن ہے؟

جواب: اس وصف میں کچھ زیادتی کر دی جائے گی!

سوال: اگر اس وصف میں اضافہ کر دیا گیا تو وہ بعدین پہلا وصف نہیں رہا تو یہ معارضہ محضہ ہو گا نہ کہ معارضہ فیہا مناقضہ؟

جواب: یہ زیادتی وصف اول کیلئے مغیر نہیں ہو گی بلکہ مفسر ہو گی لہذا اب کوئی اشکال باقی نہیں رہا۔ قلب کی قسم ثانی کی مثال یہ ہے، شوافع کہتے ہیں کہ رمضان کا روزہ چونکہ فرض ہے لہذا روزہ تعین نیت کے بغیر ادا نہ ہو گا جس طرح کہ قضا بر کار روزہ تعین نیت کے بغیر ادا نہیں ہوتا، شوافع نے فرضیت کو تعین نیت کی علت قرار دیا ہے اور صوم قضا بر قیاس کیا ہے، ہم نے معارضہ کرتے ہوئے فرضیت ہی کو عدم تعین کی علت بنادیا لہذا جو شوافع کی دلیل تھی اب وہ ہماری دلیل بن گئی، ہم نے کہا جبکہ رمضان کا روزہ فرض ہے

تو اسیں تینیں نیت کی ضرورت نہیں ہے اسلئے کہ شارع کی جانب سے خود ہی متعین ہے اسلئے کہ شارع علیہ السلام نے فرمایا ہے ۔ اذا اسلخ الشعبان فلا حرم الاعن رمضان ۔ ایک ہی تینیں کافی ہے اور وہ شارع کی جانب سے موجود ہے لہذا بندے کی جانب سے دوسری تینیں کی ضرورت نہیں ہے جس طرح کہ حرم قضاہ میں ایک تینیں کافی ہوتی ہے فتن صرف یہ ہے کہ رمضان کے روزہ کی تینیں شارع کی جانب سے پہلے ہی ہو جکی ہے اور حرم قضاہ میں تینیں پہلے سے نہیں بلکہ روزہ شروع کرنے کے بعد ہوتی ہے ۔

وَصَفَ فِرْضَتْ جُوكَ مُسْتَدِلَّ كَما شَاهِدَ تَحَاجِبَ اسْكَنْ تَفْسِيرَ كَرَتْ هُوَ كَهْمَا كَهْ بَنْدَ كَيْ تَعْيِنَ دُوْسْرَيْ تَعْيِنَ ہے اسلئے کہ اول تینیں تو شارع کی جانب سے ہو جکی ہے لہذا اب بندے کی تینیں کی ضرورت نہیں اتری ۔

وَقَدْ تَقْبَلَ الْعِلَّةُ مِنْ وَجْهِ الْفَرِّ وَهُوَ ضَعِيفٌ مِثَالُهُ قَوْلُهُمْ هَذِهِ عِبَادَةٌ لَا تَنْتَهِي فِي نَاسِهَا فَوَجَبَ أَنْ لَا يَلِزِمَ بِالشُّرُوعِ كَالْوُضُوءَ قَيْمَالٌ لِهُمُ الْمُتَّاَكَانَ كَذِلِكَ وَجَبَ أَنْ يَسْتَوِيَ فِي نَيْتِ عَمَلِ الْمُتَذَرِّ وَالشُّرُوعِ كَالْوُضُوءَ وَهُوَ ضَعِيفٌ مِنْ وُجُوهِ الْقُلُوبِ لِكَذِلَّةِ لِتَاجِعَةِ مُحَكَّمٍ أَخْرَذَهَتِ الْمُتَنَافِضَةُ لِأَنَّ الْمَقْصُودَ مِنَ الْكَلَامِ مَعْنَاهُ كُوَا لِإِسْتَوِيَ مُخْتَلِفٍ فِي الْمَعْنَى ثُبُوتُ مِنْ وَجْهِ وَسْقُوطِ مِنْ وَجْهِ السَّقَادِ وَذِلِكَ مُبْطِلٌ لِلْقِيَاسِ ،

ترجمتے ہے اور کبھی قلبِ علت دوسرے طریقے سے بھی ہوتا ہے اور وہ ضعیف ہے اس کی مثال شوافع کا قول ہے کہ یہ نفلی عبادت ایسی عبادت ہے کہ جس کے فاسد کو پورا کرنے کا حکم نہیں ہے لہذا ضروری ہو جو حکما نہ شروع کرنے سے بھی لازم نہ ہو تو شوافع کے جواب میں یہ کہا جائے گا کہ جب بات ایسی ہے تو ضروری ہے کہ نفل میں نذر اور شروع کا حکم یکساں ہو جیسے وہنوں میں ہے اور یہ طریقہ قلب کے طریقوں میں سے ضعیف طریقہ ہے اسلئے کہ جب سائل (معترض) دوسرا حکم لے کر آیا تو مناقبہ ختم ہو گیا اور اس لئے کہ کلام میں مقصود معنے ہوتے ہیں اور برابری معنے میں مختلف ہے میں وجہ ثبوت ہے اور میں وجہ سقوط ہے تضاد کے طریقہ پر اور پر قیاس کو باطل کرنے والا ہے ۔

تشریح ہے قلب کی مذکورہ و فہمتوں کے علاوہ بعض حضرات نے ایک تیسرا قسم بھی بیان کی ہے اس کا نام قلبِ التسویر ہے مگر یہ قسم ضعیف بلکہ فاسد ہے ۔

قلبِ التسویر کی مثال شوافع کا یہ قول ہے کہ نفلی عبادت ایسی عبادت ہے کہ فساد کی صورت میں اسکا اتمام واجب نہیں ہے لہذا شروع کرنے سے بھی واجب نہ ہو گی جیسا کہ وہنوں یہی صورت ہے ۔

یعنی جس طرح وہنوں عمل نذر اور شروع برابر ہیں کہ دونوں صورتوں میں وہنولازم نہیں ہوتا حال یہ ہیکہ

وہ خوشواخ کے نزدیک مقتیں علیہ ہے لہذا وہ خنو کے مانند نوافل میں بھی عمل نذر والشروع مساوی ہونے چاہئیں حالانکہ نوافل میں مساوی ممکن نہیں ہے کہ دونوں صورتوں میں عدم لزوم چونکہ نوافل نذر سے بالاجماع لازم ہو جاتے ہیں تو ضروری ہے کہ شروع کرنے سے بھی لازم ہوں تاکہ مقتیں علیہ (وہ خنو) اور مقتیں (نوافل) میں مساوات محقق ہو جائے۔

عدم امصار فی الفساد کو شواخ نے عدم لزوم فی الشروع کی علت قرار دیا ہے اور ہم نے اسی عدم امصار فی الفساد کو استوار کی علت بنا دیا اور اس استوار سے لزوم بالشروع لازم آگیا لہذا اس حیثیت سے قلب ہو گیا۔ اسلئے کہ شواخ کا عوکھا عدم لزوم بالشروع کا تھا اور قلب سے لزوم بالشروع لازم آگیا۔

وہ ہو چنیف، مصنف رح قلب تسویہ کے ضعف کی وجہ بیان فرمائے ہیں جو قلب احاف نے شواخ کے جواب میں پیش کیا ہے اس کے ضعف کی دو وجہیں ہیں ایک کو لازم کما جا رہے بیان فرمائے ہیں اسکی تفصیل یہ ہے کہ قلب کی صحت کے لئے مسئلہ کے مدعا کی نقیض کو ثابت کرنا ضروری ہوتا ہے مسئلہ (امام شافعیؒ) کا مدعا عدم لزوم بالشروع تھا اور مفترض نے اصل و فرع میں تسویہ ثابت کیا ہے حالانکہ عدم لزوم بالشروع کی نقیض لزوم بالشروع کو ثابت کرنا چاہیئے تھا لہذا امنا قنه ختم ہو گیا۔

ولان المقصود، اس عبارت سے مصنف رح ضعف قلب تسویہ کی دوسری قسم کو بیان فرمائے ہیں اس کا خلاصہ یہ ہے کہ مقصود کلام سے اس کے معنے ہوتے ہیں نہ کہ انفاظ، مفترض نے قلب تسویہ کے ذریعہ اصل و فرع میں جو تسویہ ثابت کیا ہے اگرچہ یہ اثبات تسویہ مسئلہ کے دعوے کی نقیض کو مستلزم ہے مگر یہ استوار محض لفظی ہے حقیقی نہیں ہے اسلئے کہ استوار نذر اور شروع کا اصل (وہ خنو) میں باعتبار عدم الزام ہے اس لئے کہ وہ خنو جس طرح نذر سے لازم نہیں ہوتا شروع کرنے سے بھی لازم نہیں ہوتا یہ استوار سقوطی ہے اور فرع (نفل) میں استوار باعتبار الزام ہے یہ استوار ثبوتی ہے اسی کی طرف مصنف نے اپنے قول ثبوت میں وجہ اور سقوط میں وجہ سے اشارہ کیا ہے۔

علیہ وجہ التضاد، اس کا مطلب یہ ہے کہ اصل (وہ خنو) میں استوار باعتبار عدم لزوم ہے اور فرع (نفل) میں استوار باعتبار لزوم ہے اسی کا نام تضاد ہے۔

و ذلک مبطل للقياس، اصل و فرع میں بثوتا و سقوطاً استوار کا اختلاف قیاس کے لئے مبطل ہے اسلئے کہ جو حکم اصل (مقتیں علیہ)، میں موجود ہی نہ ہو اسکا تعدیہ فرع (مقتیں) کی جانب محال ہے اسلئے کہ فرع میں جو حکم ہے وہ لزوم ہے اور شروع کا ملزم ہونا (اصل) وہ خنو کے اندر موجود ہی نہیں ہے تو پھر فرع کی جانب اس حکم کے متعددی ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

وَأَمَّا الْمُعَارِضَةُ الْخَالِصَةُ فَنَوَّعَانِ أَحَدُهُمَا فِي حُكْمِ الْفَرْعَ وَهُوَ صَحِيحٌ وَالثَّانِي فِي عِلْمِ الْأَصْلِ وَذَلِكَ بِاطِّلٌ لِعَدَمِ حُكْمِهِ وَلِفَسَادِ الْوَافَادِ تَعْدِيَتِهِ لِأَنَّهُ لَا إِنْصَالَ لَكُمْ بِمَوْضِعِ الْبَرَاعِ الَّذِي مِنْ حِيَّثُ يَنْعَدِمُ مِنْكُمُ الْعِلْمُ فَإِذَا كُنْتُمْ مُمْلِى سَيِّلِي الْحُكْمَ وَكُلُّ كَلَامٍ صَحِيحٍ فِي الْأَصْلِ يُذَكَّرُ عَلَى سَيِّلِ الْمُفَارِقَةِ فَإِذَا كُنْتُمْ مُمْلِى سَيِّلِي الْمُمَانَعَةِ كَقُولِهِمْ فِي اِعْتِاقِ الرَّاهِنِ لِأَنَّهُ تَصَرُّفٌ يُلْكَدُ فِي حَقِّ الْمُرْتَهِنِ بِالْإِبْطَالِ فَكَانَ مَرْدُودًا كَالْبَيْعِ فَقَالُوا هَذَا كَالْبَيْعِ لِأَنَّهُ يَعْتَمِلُ الْفَسْخَ بِخِلَافِ الْعُتْقِ وَالْوَجْهِ فَيُؤْمِنُ أَنَّ يَقُولُ الْقِيَاسُ لِتَعْدِيَةِ حُكْمِ الْأَصْلِ دُونَ تَغْيِيرٍ وَحُكْمُ الْأَصْلِ وَقَفْتُ مَا يَعْتَمِلُ الرَّدُّ وَالْفَسْخَ وَأَنْتَ فِي الْفَرْعِ تُبْطِلُ أَصْلًا مَا يَعْتَمِلُ الْفَسْخَ،

**ترجمہ:** اور بہرہ حال معارضہ خالصہ کی دو قسمیں میں انہیں سے ایک معارضہ فی حکم الفرع ہے اور دوسرا معارضہ فی علٹہ الاصل ہے اور یہ باطل ہے تعکیل کا حکم نہ ہونے کی وجہ سے اور تعکیل کے فاسد ہونے کی وجہ سے اگر تعکیل تعدادی حکم کا فائدہ دے اسلئے کہ معارضہ فی علٹہ الاصل کا محل زراع (حکم فرع) سے کوئی تعلق نہیں ہے مگر صرف اس حیثیت سے کہ (سماں کی بیان کردہ) علت فرع میں نہیں ہے اور عدم علت عدم حکم کے لئے موجب نہیں ہوتی، اور بہرہ کلام جو اپنی اصل و صحن کے اعتبار سے صحیح ہو جبکو مفارقت کے طریقہ پر ذکر کیا جاتا ہے اپنے اس کو مخالفت کے طریقہ پر ذکر کر دیں جیسے شوافع کا قول ہے اعْتِاق راهِن کے سلسلہ میں کہ یہ ایسا تصریف ہے کہ بوجن مرہن کو باطل کرتا ہے تو اعْتِاق مثل نیج مردود ہو گا تو ہمارے اصحاب نے کہا کہ یہ اعْتِاق نیج کے مانند نہیں ہے اسلئے کہ نیج فسخ کا احتمال رکھتی ہے بخلاف عتیق کے، اور ایسا داد کا ایکیں طریقہ یہ ہے کہ (سماں) یوں کہے کہ قیاس اصل (مقتیں علیہ) کے حکم کے تعدادی کے لئے ہے نہ کہ اس کو متغیر کرنے کیلئے اور اصل کا حکم تو قفہ ہے ایسا تو قفہ جو کہ رد اور فسخ کا احتمال رکھتا ہے اور اپنے فرع (اعْتِاق) میں اس چیز کو بالکلیہ باطل کر رہے ہیں جو فسخ کا احتمال نہیں رکھتی۔

**تشریفیہ:** معارضہ کی دو قسمیں معارضہ فیہا المذاقنة اور معارضہ خالصہ، اول کا تفصیلی بیان گذر چکا ہے یہ دوسری قسم کا بیان ہے اہل مناظرہ اس کو معارضہ بالغیر کہتے ہیں اسکی دو قسمیں ہیں اول یہ کہ فرع کے حکم میں معارضہ ہوا اور یہ صحیح ہے، اس کی چھوڑت پر ہے کہ مفترض یہ کہ ہمارے پاس ایسی دلیل ہے جو مقتیں میں ثابت کردہ حکم کی صند پر دلالت کرتی ہے اس کی پارچ قسمیں ہیں جن کو مصطفیٰ جنے چھوڑ دیا ہے لہذا ہم نے بھی چھوڑ دیا، معارضہ کی اس قسم کی صحت کی وجہ یہ ہے اسیں حکم اول کی صند کو دوسری دلیل کے ذریعہ یعنی اسی محل میں ثابت کیا جاتا ہے، اس کی مثال یہ ہے کہ جب امام شافعی حنفی نے یہ کہا کہ مس و ضمومیں رکن ہے اور رکن

میں تثیلیت سنت ہے لہذا مسح میں بھی تثیلیت سنت ہوگی، امام شافعی حنفی رکنیت کو تثیلیت کی علت قرار دیا ہے اور اعضاہ مفسولہ پر قیاس کیا ہے اور ہم نے امام شافعی حنفی کی ثابت کردہ سینت تثیلیت کی صندلیعنی عدم تثیلیت کو دوسری دلیل سے ثابت کیا ہے اور وہ یہ کہ مسح راس کو مسح علی الکھفین پر قیاس کیا ہے اور اس طرح کہا ہے کہ مسح خف بھی مسح ہے اور مسح ہونا تثیلیت کو مستلزم نہیں بلکہ مسح تخفیف کو چاہتا ہے اور تخفیف ایک مرتبہ کرنے میں ہے جیسے مسح علی الکھفین وابجیرہ لہذا مسح راس بھی ایک ہی مرتبہ ہوگا۔

ذکورہ طریقہ استدلال میں مخالف کی دلیل کو باطل نہیں کیا گیا بلکہ دوسری دلیل سے مخالف کے ثابت کردہ حکم کی صندلیعنی کو ثابت کیا ہے لہذا اسکا حکم یہ ہوگا کہ تعارض کی وجہ سے دونوں حکموں (اثنیت اور عدم تثیلیت) پر عمل ممتنع ہوگا اور وجہ ترجیح میں سے کسی ایک کو ترجیح دی جائے گی ماقبل میں عدم تثیلیت مسح کو ترجیح دی جا چکی ہے۔

والنوع الثاني في علة الاصول، معارضه خالصہ کی قسم ثانی کا بیان ہے اس کو معارضہ بالفارقہ بھی کہتے ہیں اسلئے کہ سائل ایسی علت لاتا ہے کہ جس کی وجہ سے اصل و فرع کے درمیان فرق ہو جاتا ہے اور یہ فاسد ہے، اس قسم میں اصول (مفتیں علیہ)، کی علت کو باطل قرار دیدیا جاتا ہے کہ آپ نے جو علت بیان کی ہے علت وہ نہیں ہے بلکہ علت دوسری ہے اور وہ فرع (مفتیں)، میں موجود نہیں ہے لہذا علت مشترک کے نہ ہونے کی وجہ سے آپ کا ثابت کردہ حکم فرع میں بھی نہیں ہوگا، معارضہ کی یہ قسم باطل ہے اسلئے کہ مفترض مستدل کی علت کے مقابلہ پاٹ تو علت متدید یہ بیان کرے گا یا غیر متدید یہ، ثانی کا باطل ہونا ظاہر ہے اسلئے کہ علت کا متدید یہ ہونا ضروری ہے۔

معترض کے علت متدید یہ بیان کرنے کی مثال یہ ہے کہ جب احناف نے چونے کو چونے کے عوض مقاصلہ پیچنے کی حرمت کی علت قدر و جنس کو قرار دیا جیسا کہ گندم اور جو وغیرہ کے اندر ہے سائل (امام شافعی) نے اس پر یہ اعتراض کر دیا کہ حرمت کی علت قدر و جنس نہیں بلکہ افیتات اور ادخارات ہے (یعنی غذا کے کام آنا اور ذخیرہ کی صلاحیت ہونا) اور یہ علت متدید ہے اسلئے کہ گندم اور جو کے علاوہ چاول، باجڑہ وغیرہ میں پائی جاتی ہے مگر یہ علت چونے میں نہیں پائی جاتی لہذا چونے کا تفاصل کے ساتھ فروخت کرنا حرام نہ ہوگا، یا سائل علت غیر متدید یہ بیان کرے گا مثلاً جب احناف نے نیز الحدید بالحدید کو متفاصلہ قدر و جنس میں مشترک ہونے کی وجہ سے حرام کہا تو امام شافعی حنفی رکنیت کے عومن تفاصیل کے ساتھ بچنا حرام نہ ہوگا، مگر معترض نے علت حرمت میں موجود نہیں ہے لہذا حدید کو حدید کے عومن تفاصیل کے ساتھ بچنا حرام نہ ہوگا، اسی چیز میں علت غیر متدید ہے اس لئے کہ شہنیت صرف سونے اور چاندی میں ہوتی ہے اور کسی چیز میں نہیں ہوتی، سائل کا معارضہ میں علت غیر متدید یہ بیان کرنا تو ظاہر اس بطلان ہے اسلئے کہ تحلیل کا

حکم موجود ہنسیں ہے اور وہ ہے تعدادیہ لہذا تعییل بلا فائدہ ہوگی، اور اول صورت جبکہ معتبر حنفی علت مقتدریہ بیان کرتا ہے تب بھی معارضہ باطل ہے اس صورت کے بطلان کو مصنف ڈنے و لفساد ملوانا فدا تعدادیہ اخنسے بیان کیا ہے جسکا خلاصہ یہ ہے کہ علت غیر مقتدریہ کی صورت میں معارضہ کا متنازع فیہ (فرع) کے ساتھ تعلق صرف یہ ریکہ اس سے فرع میں عدم علت ثابت ہوگی اور عدم علت عدم حکم کو واجب ہنسیں کرتی اسلئے کہ حکم مختلف علتوں سے ثابت ہو سکتا ہے جیسا کہ حرارت آگ اور سورج سے حاصل ہوتی ہے یعنی حرارت کے لئے آگ اور سورج علتوں سے ہنسیں ہیں اگر انہیں سے ایک علت منتفی ہو جائے تو حرارت کا منتفی ہونا ضروری ہنسیں ہے اسی طرح روشنی سورج، چاند، پر ران و عینہ سے حاصل ہوتی ہے روشنی معلول اور یہ تینوں چیزوں میں اس کی علت میں اگر کوئی ایک علت محدود ہو جائے تو روشنی کا محدود ہونا ضروری ہنسیں۔

وکل کلام صحیح فی الاحصل حز، معارضہ فی علة المستدل (جس کو معارضہ بالمخارقہ بھی کہتے ہیں) پونکہ اکثر کے نزدیک فاسد ہے مصنف علیہ الرحمہ معارضہ مفارقہ کو بیان کرنے کے بعد ایک قاعدہ کلیہ بیان فزار ہے ہیں اگر معارضہ بالمخارقہ کو اس قاعدہ کے مطابق لایا جائے تو یہ معارضہ مقبول ہو جائے گا اور وہ قاعدہ یہ ہے کہ معارضہ بالمخارقہ کو مانعت کے طریقہ پر پیش کر دیا جائے تاکہ مخالف کو یہ کہنے کا موقعہ نہ ملے کہ معارضہ بالمخارقہ تو باطل ہے اور کلام مردود ہونے کی بجائے مقبول ہو جائے۔

اس کی مثال یہ ہے مثلاً اگر راہن نے شے مروں کو مرہن کی اجازت کے بغیر فروخت کر دیا تو نیس مرہن کی اجازت پر موقوف رہے گی اگر مرہن اجازت دے تو نیس درست ہوگی درہ نہیں، اور اگر راہن عدم مروں کو آزاد کر دے تو احناف کے نزدیک عتیق جائز ہے اور امام شافعی ڈنے کے نزدیک اگر راہن مالدار ہے تو عتیق صحیح ہے درہ نیس ہے اگرچہ مرہن اجازت بھی دیدے، امام شافعی ڈنے عتیق کو نیس پر قیاس کیا ہے اور نیس کو اصل اور عتیق کو فرع قرار دیا ہے اور دلوں کے درمیان علت مشترکہ ابطال حق عینہ ہے یعنی دلوں صورتوں میں مرہن کے حق کو باطل کرنا لازم آتا ہے۔

ہمارے اصحاب میں سے جو مفارقہ کے قائل ہیں انہوں نے معارضہ کے طریق پر اسکا جواب دیا ہے کہ نیس عتیق کے مثل ہنسیں ہے کوئی نکھلی نیس میں احتمال فتح ہونے کی وجہ سے موقوف ہونے کی صلاحیت ہے مگر عتیق کے اندر اولاً توقف نہیں ہوتا آزادی فوراً ثابت ہو جاتی ہے اور دوسری بات یہ ہے کہ اگر عتیق منعقد ہو گیا تو اس میں احتمال فتح نہیں ہے لہذا عتیق اور نیس کے درمیان یہ تین فرق ہے عدم جواز نیس کی وہ علت نہیں ہے جو آپنے بیان فرمائی ہے بلکہ اس کی علت احتمال فتح ہے حالانکہ یہ علت فرع (اعتقاق) میں نہیں ہے لہذا قیاس درست نہیں ہے۔

ذکورہ فرق اگرچہ درست ہے مگر معارضہ کی صورت میں ہے اس کو اپنی مانعت کی صورت میں پیش کریں

اور اس طرح کہیں کہ قیاس اسلئے نہیں ہوتا کہ اصل کا حکم متغیر ہو جائے بلکہ اصل کے حکم کے تعدادی کے لئے ہوتا ہے اور یہاں تعدادی نہیں ہے بلکہ تغیر ہے کیونکہ اصل (ذیع) کا حکم ایسا توقف ہے جو ابتداء میں احتمال رو اور بعد الانعقاد احتمال رو کھتا ہے حالانکہ آپنے فرع (اعتناق) میں ابطال ملی کر دیا کیونکہ یہ فرع فرع و رد کا احتمال نہیں رکھتی لہذا قیاس درست نہ ہوگا کیونکہ یہاں فرع میں اصل کا حکم ہی نہیں ہے تو پھر یہ جدید حکم ہوگا جو اصل سے متعدد ہو کر نہیں آیا اسی کا نام تغیر حکم اصل ہے۔

فَصَمْلُ فِي التَّرْجِيحِ، وَإِذَا أَتَمَتِ الْمُعَارَضَةُ كَانَ السَّبِيلُ فِي هِيَةِ التَّرْجِيحِ وَهُوَ عِبَارَةٌ عَنْ فَصَمْلِ أَحَدِ الْمُبَشِّلِينَ عَلَى الْأُخْرِ وَصُفَّاحَتِي قَالُوا إِنَّ الْقِيَاسَ لَا يَتَرَجَّحُ بِقِيَاسٍ أَخْرَى وَ كَذَلِكَ الْكِتَابُ وَالسُّنَّةُ وَإِنَّمَا يَتَرَجَّحُ الْبَعْضُ عَلَى الْبَعْضِ بِقُوَّةٍ فِيهِ وَكَذَلِكَ صَاحُبُ الْجُرَاحَاتِ لَا يَتَرَجَّحُ عَلَى صَاحِبِ جَهَرَاتِهِ وَاحِدَةٌ،

ترجمہ: یہ فضل ترجیح کے بیان میں ہے اور جب معارضہ واقع ہو جائے تو طریقہ ایکیں ترجیح ہے اور ترجیح سے مراد دو ٹیکوں میں سے ایک کو وصف کے اعتبار سے فضیلت دینا یہاں تک کہ اصولیں نے کہا ہے کہ قیاس دوسرے قیاس کی وجہ سے راجح نہ ہوگا اور اسی طرح کتاب اور سنت، اور بعض بعض پر راجح ہوگا بعض کے اندر قوہ کی وجہ سے اور ایسے ہی متعدد زخم والا ایک زخم والے پر راجح نہ ہوگا۔

تشریح: مصنف ح معارضہ کے بیان سے فارغ ہونے کے بعد معارضہ کو دفع کرنے کا طریقہ لیا فرمائی ہے میں جب ادلہ میں تعارض واقع ہو جاتا ہے تو ترجیح کی حضورت پیش آتی ہے تاکہ معارضہ ختم ہو جائے۔ اگر مستدل وجہ ترجیح بیان کر دیتا ہے تو معتبر ض کا معارضہ دفع ہو جاتا ہے اور مستدل کا دعویٰ ثابت ہو جاتا ہے اور اگر مستدل وجہ ترجیح بیان نہ کر سکے تو منقطع الدلیل اور عاجز شمار ہوگا اور معتبر ض کو یہ حق ہوگا کہ دوسری ترجیح پیش کر کے اس کا معارضہ کرے،

ترجیح کہتے ہیں دو برابر دلیلوں میں سے ایک کو دوسرے پر کسی خاص وصف کی وجہ سے ترجیح دیدینا وصف کے قول و صفا کا یہ مطلب ہے کہ وہ شے جس کی وجہ سے ترجیح واقع ہو رہی ہے وہ دلیل مستقل نہ ہو بلکہ بیحیثیت وصف کسی مستقل دلیل کے تابع ہو کر پائی جائے، وصف کی قید سے ترجیح بکثرت الاولہ خارج ہو گئی بامیں طور کہ ایک جانب ایک ایت ہو اور دوسری طرف دو آئیں، یا ایک جانب ایک حدیث ہو اور دوسری جانب دو حدیثیں یا ایک جانب ایک قیاس ہو اور دوسری جانب دو قیاس ہوں اسلئے کہ یہ زیادتی ذات میں ہے نہ ک وصف میں، اسکی وجہ ہے کہ اکثر اصولیں نے کہا ہے کہ ترجیح کثرت الاولہ سے نہیں ہوگی اس لئے کہ شے میں قوت اس

و صحف کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے جو شے کی ذات میں موجود ہو دو عادل شاہدوں کی عدالت میں ان کے ساتھ اور شاہد ملانے سے قوت پیدا نہیں ہوگی، مثلاً شاہدین عدلين پر چار عادل شاہدوں کو ترجیح نہیں ہوگی ترجیح و صحف کی وجہ سے ہوگی مثلاً شاہدین عدلين کی شہادت بہت مے مستور الحوال کی شہادت پر راجح ہوگی اسی طرح دو عادل شاہدوں کی شہادت پر چار عادل شاہدوں کی شہادت کو ترجیح نہیں ہوگی۔

و كذلك الكتاب والسنۃ، کتاب و سنت و قیاس میں بھی ترجیح کشت کی وجہ سے نہیں ہوگی بلکہ و صحف کی وجہ سے ہوگی مثلاً ایک طرف آیت مفسر ہو اور دوسری طرف محل تو مفسر کو ترجیح ہوگی، اسی طرح ایک جانب خبر واحد ہو اور دوسری جانب خبر مشہور تو خبر مشہور کو ترجیح ہوگی۔

و كذلك صاحب الاجر احات سے مصطفیٰ و ترجیح کے مسئلہ کو ایک جسمی مثال سے سمجھا رہے ہیں مثلاً ایک شخص نے دوسرے شخص کے چند ہمہلک زخم لگادیئے اور دوسرے نے صرف ایک ہمہلک زخم لگایا اور مجرم رہ گیا تو دیت دلوں زخم لگانے والوں پر برابر واجب ہوگی یہ نہیں ہوگا کہ زیادہ زخم لگانے والے پر زیادہ واجب ہو اور کم لگانے والے پر کم واجب ہو البتہ شدت اور خفت کے اعتبار سے دیت میں فرق ہوگا مثلاً ایک شخص نے ہمہلک زخم لگایا مثلاً گروں کاٹ دی اور دوسرے نے ہاتھ کاٹ دیا تو اس صورت میں گلا کھانے والے پر دیت واجب ہوگی اور ہاتھ کاٹنے والے پر دیت واجب نہ ہوگی۔

وَالَّذِي يَقَعُ عَلَيْهِ التَّرْجِيْهُ أَبْعَدَهُ التَّرْجِيْهُ بِقُوَّةِ الْأَقْرَبِ لَاَنَّ الْأَقْرَبَ مَعْنَى فِي الْحُجَّةِ فَمَهْمَّا قِوَى كَانَ أَوْلَى لِفَضْلٍ فِي وَضْفِ الْحُجَّةِ عَكَى مِثَالِ الْأَسْتِعْسَانِ فِي مُعَارَضَةِ الْقَيَّاْسِ وَ التَّرْجِيْهُ بِقُوَّةِ شَابِّتِهِ عَنِ الْحُكْمِ الْمُشْهُورِ بِهِ كَفُولَتِنَا فِي مَسْنَعِ الرَّأْسِ أَسْنَهُ لِأَنَّهُ أَشَبَّتُ فِي دَلَالَةِ التَّحْفِيفِ مِنْ قَوْلِهِمْ أَمَّا رُكْنُ فِي دَلَالَةِ التَّكْرَارِ فَإِنَّ أَرْكَانَ الصَّلَاةِ تَكَامُهَا بِالْأَكْمَالِ دُوْنَ التَّكْرَارِ فَإِمَّا أَثْرُ الْمُسْحِ فِي التَّحْفِيفِ فَلَكَرْزِمُ فِي كُلِّ مَا لَا يُعْقِلُ تَظْهِيرًا كَالْتَّيْمُ وَنَحْوِهِ،

ترجمہ: اور جن کے ذریعہ ترجیح واقع ہوتی ہے وہ چاروں ماقوت تاثیر کی وجہ سے ترجیح اسلئے کہ اثر جت میں ایک و صحف ہے پس اثر جس قدر قوی ہوگا تو اس سے احتجاج کرنا اول ہوگا، و صحف جت میں زیادتی کی وجہ سے جیسے اسخان کی مثال ہے قیاس کے معارضہ میں مثلاً ترجیح واقع ہوتی ہے قوت ثبات و صحف سے اس حکم پر جسکا یہ شاہد اور دلیل ہے جیسا کہ ہمارا قول ہے مسح راس میں کہ یہ مسح ہے (فلا میں تکرارہ) اسلئے کہ مسح اشتبہ ہے تخفیف کی دلالت میں، شوافعی کے اس قول سے کہ وہ رکن ہے لہذا تکرار پر دلالت زیادہ ہوگی

اسلئے کہ ارکان صلوٰۃ کی تتمیم تکمیل سے ہوتی ہے زکہ تکرار سے، پس بہر حال مسح کا اثر تخفیف میں لازم ہے تطہیر غیر معقول میں جیسے تتمیم اور اس کے مثل،

تشریح، وہ امور کہ جن سے ایک قیاس کی دوسرے قیاس پر ترجیح واقع ہوتی ہے وہ چار ہیں ماقوٰۃ تاثیر جیسے اکثر مقامات پر اختیان کو قیاس جلی پر ترجیح دی جاتی ہے وہ صرف قوت تاثیر کی وجہ سے دیکھاتی ہے اسلئے کہ اثر الحجت میں ایک وصف ہے مستقل دلیل نہیں ہے۔

۴۰ والترجیح بعقوٰۃ ثبات، ایک قیاس کا وصف اپنے حکم کے ساتھ الزم ہوا اور دوسرے قیاس کا الزم نہ ہوتا الزم کو غیر الرم پر ترجیح دیجایے گی اسی کا نام قوت ثبات وصف ہے جیسا کہ امام شافعی رضی عنہ تثبیت مسح راس کی علت رکنیت مکالی ہے اور احناف نے مسح ری کو علت قرار دیا ہے اسلئے کہ مسح خود تخفیف کو چاہتلے ہے احناف کی بیان کردہ علت شوافع کی بیان کردہ علت سے اثبات حکم کے لئے الزم ہے اسلئے کہ خود حکم کے معنی میں تخفیف داخل ہے اور تخفیف عدم تکرار میں ہے زکہ تکرار میں، امام شافعی رضی عنہ رکنیت کو تثبیت کی علت قرار دیا ہے حالانکہ رکنیت کی معنی کے اعتبار سے تثبیت پر کوئی دلالت نہیں ہے اسلئے کہ ارکان صلوٰۃ کی تتمیم اکمال سے ہے زکہ تکرار سے اسی کا نام ملانا نیت ارکان ہے رکنیت کی وجہ سے تکرار سوائے اعضا مخلوک کے وضو میں اور کہیں نہیں پائی جاتی بخلاف مسح کے کم سے ہر جگہ تخفیف کا باعث ہے مثلاً مسح خف میں، مسح جبڑہ میں، تیسم میں، نماز میں بہت سے ارکان ہیں مگر کسی میں تکرار نہیں ہے جیسے قیام، رکوع، معلوم ہوا کہ رکنیت تکرار کی علت نہیں ہے، بظاہر سجدہ سے شبہ ہو سکتا ہے کہ اسیں تکرار ہے حالانکہ تکرار نہیں ہے اسلئے کہ ہر سجدہ مستقل رکن ہے اگر ایک سجدہ رہ گیا تو نماز ہی درست نہ ہوگی۔

فَكُلُّ مَا لَا يُعْقِلُ لِزَرَّ سَوْالٍ إِنْ يَكُونُ مَقْدِرًا كَجَابَهُ سَوْالٌ، أَكَنْ نَفْرَمَا يَكُونُ مسح اپنے معنی کے اعتبار سے تخفیف کو چاہتا ہے ہی وجہ ہے جہاں جہاں مسح ہے تکرار نہیں ہے حالانکہ مسح بالمحب بوقت الاستنجاء بھی رکبے مگر اسیں تثبیت سنت ہے۔

جواب: تطہیر سے مراد تطہیر غیر معقول ہے اور مسح استنجاء میں تطہیر معقول ہے، مطلب یہ ہر کیہ تثبیت تطہیر غیر معقول میں سنت نہیں ہے تطہیر معقول میں تثبیت سنت ہو سکتی ہے۔

وَالترجِيْحُ بِكَثِيرٍ الْأَصْوُلُ لِأَنَّ فِي كَثِيرٍ الْأَصْوُلِ زِيَادَةً لِلزُّوْمِ الْحُكْمُ مَعَهُ وَالترجِيْحُ بِالْعَدَمِ وَهُوَ أَصْعَفُ مِنْ وُجُوهِ التَّرجِيْحِ لِأَنَّ الْعَدَمَ لَا يَتَعَلَّقُ بِهِ حُكْمٌ لِلَّكِنَّ الْحُكْمُ إِذَا تَعَلَّقَ بِوَصْفٍ شَرَعَ عَدَمَ عِنْدَ عَدَمِهِ كَانَ أَوْضَاهُ لِصِحَّتِهِ،

ترجمہ: اور ترجیح واقع ہوئی ہے کہ ثابت اصول سے اسلئے کہ کثرت اصول میں حکم کے لزوم کی زیادتی ہے وصف کے ساتھ، اور ترجیح واقع ہوئی ہے عدم وصف کے وقت عدم حکم سے اور یہ طریقہ وجہ ترجیح میں ہے اضافہ ہے اسلئے کہ عدم کے ساتھ حکم کا تعلق نہیں ہوتا لیکن حکم جب کسی وصف کے ساتھ متعلق ہو اور پھر وہ حکم عدم وصف کی وجہ سے معدوم ہو جائے تو یہ تعلق صحت حکم کے لئے واضح ہو گا۔

تشریفیہ: وجہ ترجیح کی اقسام اربعہ میں سے یہ تیسرا وجہ کا بیان ہے اس کو ترجیح بکثرۃ الاصول کہتے ہیں اسکا مطلب یہ ہے کہ جس حکم کے اصول (مقیس علیہ) جقدر زیادہ ہوں گے وہ حکم اپنے وصف کے لئے اسی قدر الزم ہو گا اسلئے کہ کثرت اصول تاکید کو واجب کرنی ہے جس کی وجہ سے نفس وصف میں قوت پیدا ہو جاتی ہے اسی وجہ سے اس وصف میں ترجیح کی صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے، مطلب یہ کہ جس حکم کے جقدر شواہد اور نظائر زیادہ ہو نگے اسی کو ترجیح دیا جائے گی مثلاً مسح راس میں عدم تسلیث کے اصول (مقیس علیہ) زیادہ ہیں پہ نسبت تسلیث کے مثلاً مسح عجیبہ میں تسلیث نہیں مسح علی الخفین میں نہیں بخلاف تسلیث کے کہ اسکا مقیس علیہ صرف ایک ہے اور وہ ہے وضو میں اعصار مخصوصہ کا تین بار دھونا۔

سوال: سابق میں گذر چکا ہے کہ ترجیح بکثرۃ الادله جائز نہیں ہے ترجیح کی قسم ثالث میں معلوم ہوتا ہے کہ جائز ہے یہی وجہ ہے کہ شوافع اور احناف میں سے بعض حضرات نے ترجیح بکثرۃ الاصول سے انکار کیا ہے۔ جواب: ترجیح مذکورہ وجہ ثالثہ درحقیقت ایک ہیں یعنی ترجیح بقوعہ التاثیر، مگر جہات کے مختلف ہونے کی وجہ سے بظاہر تین معلوم ہوتی ہیں اول وجہ ترجیح میں نظر و صحف پر ہے اور ثانی میں حکم پر اور ثالث میں مقیس علیہ پر،

والترجیح بالعدم عند عدمہ، یہ پوچھتی وجہ ترجیح کا بیان ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ اگر علت موجود ہو تو حکم موجود ہو مگر علت کے معدوم ہونے کی صورت میں حکم کا معدوم ہونا ضروری نہ ہو مثلاً سورج اور روشی، جب سورج ہو گا روشی ہو گی مگر یہ ضروری نہیں کہ اگر سورج نہ ہو تو روشی بھی نہ ہو بلکہ دیگر طریقوں سے روشنی ہو سکتی ہے اس کا نام اطراد ہے، کبھی علت ایسی ہوتی ہے کہ علت موجود ہو تو حکم بھی موجود ہو علت معدوم ہو تو حکم بھی معدوم ہو جیسے دن اور سورج، سورج دن کے لئے علت تامہ ہے جب سورج موجود ہو گا تو دن ضرور موجود ہو گا اور جب سورج معدوم ہو گا تو دن بھی معدوم ہو گا اس کا نام انکاس ہے لہذا جہاں وجود اور عدم حکم کے وجود اور عدم کا تعلق وصف کے ساتھ ہو گا اس کو اس حکم پر ترجیح ہو گی جہاں حکم کا تعلق وصف کے ساتھ صرف وجود ہو گا۔

(مثال) مسح راس میں حکم کا تعلق وصف کے ساتھ وجود اور عدم ہے جہاں مسح ہے وہاں تسلیث نہیں ہے مثلاً مسح علی الخفین، مسح علی العجیبہ وغیرہ، اور جہاں مسح نہیں ہے وہاں تسلیث ہے مثلاً غسل اعصار فی الوضو

بخلاف رکنیت کے کہ رکنیت کے ساتھ تعلق وجود اور عدم نہیں ہے مثلاً شوافع کا کہنا کہ مسح راں چونکہ رکن ہے لہذا ایک تشییث ہوگی جیسا کہ اعضاء مسؤولہ میں تشییث ہے حالانکہ ایک عکس نہیں ہے اسلئے کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ جو رکن نہ ہو ایک تشییث نہ ہو حالانکہ مضمونہ اور استشاق رکن نہیں ہیں مگر انہیں تشییث ہے ترجیح کی یہ قسم عالم اصولیین کے نزدیک صحیح ہے اسلئے کہ حکم کے عدم اور وجود کا دار و دار اگر علت کے وجود اور عدم پر ہو تو یہ علت کے ساتھ اختصاص کی علامت ہے۔

وہوا ضعف من وجہ الترجیح، ترجیح کی پوچھی قسم ضعیف ہے اگرچہ قسم کا اول تین میں سے کسی کے ساتھ معارضہ ہو جائے تو اس قسم پر راجح ہوگی، ترجیح کی قسم کی صحت میں سبھی اختلاف ہے بعض متاخرین کے نزدیک اس قسم کا کوئی اعتبار نہیں ہے اسلئے کہ عدم کے ساتھ کوئی حکم متعلق نہیں ہوتا کیونکہ عدم کوئی شے نہیں ہوتی لہذا یہ قسم مرجح بھی نہیں بن سکتی مگر عامۃ المتاخرین اس کی صحت کے قابل ہیں اور اس بات ترجیح میں سے ایک سبب بسیجھتے ہیں اسلئے کہ عدم حکم عند عدم الوصف حکم کے اس وصف کے ساتھ اختصاص کی علامت ہے اس طریقے سے یہ قسم بھی مرجح بن سکتی ہے لیکن ضعیف ہے اسلئے کہ اس قسم میں نسبت عدم کی طرف لازم آتی ہے اور عدم کوئی شے نہیں ہوتی۔

فَإِذَا تَعَارَضَ ضَرْبَاتُ تَرْجِيْحِيْجَةَ كَانَ الرِّجَحَ مِنْهُ بِالْحَالِ لَاَنَّ الْحَالَ قَائِمَةٌ  
بِالذَّاتِ تَابِعَةٌ لَهُ وَالسَّبْعُ لَا يَصْلَحُ مُبْطِلًا لِلِّا صَلْلِ وَعَلَى هَذَا قُلْنَا فِي صَوْمَمْ رَمَضَانَ  
أَنَّهُ يَسَّادُهُ بِيَنِيَّةٍ قَبْلُ اِنْتِصَافِ التَّهَارِ لِأَعْتَهُ رُكْنٌ وَاحِدٌ يَتَعَلَّمُ بِالْعَزِيْمَةِ فَإِذَا وَجَدَتُ  
فِي الْبَعْضِ دُوْنَ الْبَعْضِ تَعَارَضًا فَرَجَحْنَا بِالْكَثْرَةِ لِأَعْتَهُ مِنْ بَابِ الْوُجُودِ وَلَمْ فُرَجْجَهُ  
بِالْفَسَادِ اِحْتِيَاطًا فِي بَابِ الْعِبَادَاتِ لِأَمْنَهُ تَرْجِيْحَةُ بِمَحْكَمَةِ الْحَالِ،

ترجمہ: اور جب ترجیح کی دو قسموں میں تعارض واقع ہو جائے تو وصف ذات کی وجہ سے رجحان زیادہ حقدار ہو گا اس رجحان سے جو وصف عارضی کی وجہ سے ہو اسلئے کہ حال ذات کے ساتھ قائم اور اس کے تابع ہوتا ہے اور تابع میں اصل کو باطل کرنے کی صلاحیت نہیں ہوتی اور اسی اصول کے مطابق ہم نے رمضان کے روزے کے بارے میں کہا ہے کہ رمضان کا روزہ قبل نصف النہار ادا ہو جائے گا اسلئے کہ روزہ ایک رکن ہے اس کی صحت یعنی متعلق ہے پس جب یعنی بعض نہار میں پائی گئی نہ کہ بعض میں تو دونوں میں تعارض واقع ہو گیا تو ہم نے کثرت اجزاء کے اعتبار سے ترجیح دیدی اسلئے کہ کثرت اجزاء کے اعتبار سے ترجیح باہ وحد ذات) سے ہے اور باب عبادات میں فضاد کو ترجیح نہیں دی اسلئے کہ (ترجیح الفضاد) ایسے

منے کے ذریعہ ہے جو وصف عارضی کے درجہ میں ہے۔

**تشویح:** جس طرح اولہ کے درمیان تعارض واقع ہو جاتا ہے اور ترجیح کی ضرورت پیش آئی ہے اسی طرح وجوہ ترجیح میں بھی تعارض واقع ہو جاتا ہے مثلاً دو قیاسوں میں تعارض واقع ہوا اور ہر قیاس کے لئے وجہ ترجیح ہے تو اس صورت میں ترجیح کی دلنوں قسموں کے درمیان تعارض واقع ہو گا۔

عارض میں الرتبجین کی تین قسمیں ہیں مل دلنوں کی ترجیح وصف ذاتی کے اعتبار سے ہو ہی مل دلنوں کے ترجیح وصف عارضی کے اعتبار سے ہو، پہلی دلنوں قسموں میں قوت معانی کے اعتبار سے ترجیح ہو گی اگر ممکن ہو درنہ تعارض کی وجہ سے تافق ہو جائے گا اور تیسری قسم میں وصف ذاتی کے اعتبار سے ترجیح اولی ہو گی نہ کہ وصف عارضی کے اعتبار سے، مصنف علیہ الرحمۃ اسی کی طرف اپنے قول داذا تعارض ضرب ترجیح سے اشارہ کیا ہے جسکی تفصیل ماقبل میں مذکور ہوئی۔

اور اسی قاعدہ کے مطابق کہ ترجیح بالوصف الذاتی اولی ہے ترجیح بالوصف العارضی سے، ہم نے کہا کہ رمضان کا روزہ قبل الزوال کی نیت سے بھی ادا ہو جائے گا لیکن اگر کوئی شخص رات سے نیت نہ کر سکا تو قبل الزوال نیت سے بھی روزہ ادا ہو جائے گا بخلاف امام شافعی رحمۃ کے ان کے یہاں رات سے روزہ کی نیت ضروری ہے۔

ہماری دلیل یہ ہے کہ روزہ وحدت اعتبار یہ شریعہ ہے اسکی تجزی چاہئیں ہے یا تو کل روزہ صحیح ہو گا یا غیر صحیح ہو گا، یہ نہیں ہو سکتا کہ روزہ کا بعض حصہ صحیح اور بعض غیر صحیح ہو اور صحت اور عدم صحت کا تعلق نیت سے ہو گا اور اگر اسی صورت پیش آجائے کہ بعض نہار میں نیت ہو اور بعض میں نہ ہو مثلاً اگر نیت قبل نصف النہار کی تو اول نصف نہار بغیر نیت کے گذر گیا اور ثانی نصف نہار میں نیت پائی گئی لہذا ان دلنوں سے نصفوں میں تعارض واقع ہو گیا اسلئے یا تو پورا روزہ صحیح ہو گا یا غیر صحیح ہو گا، نصف صحیح اور نصف غیر صحیح نہیں ہو سکتا چونکہ روزہ تجزی کو قبول نہیں کرتا۔

امام شافعی رحمۃ نے عدم صحت کو ترجیح دی ہے یعنی مذکورہ صورت میں روزہ صحیح نہیں ہو گا اور امام ابو حنفۃ نے صحت کو ترجیح دی ہے یعنی روزہ صحیح ہو گا، نہار کے جس حصہ میں نیت پائی گئی ہے اگر اسکو ترجیح دی جائے تو روزہ صحیح ہو گا اور اگر اس حصہ کو ترجیح دی جائے کہ جیسی نیت نہیں پائی گئی تو روزہ صحیح نہیں ہو گا، امام شافعی رحمۃ احتیاطاً اس حصہ کو ترجیح دی کہ جس حصہ میں نیت نہیں پائی گئی لہذا ان کے زدیک روزہ صحیح نہ ہو گا اور امام ابو حنفۃ نے اس حصہ کو ترجیح دی ہے جیسی نیت موجود ہے۔

امام شافعی رحمۃ کی وجہ ترجیح یہ ہے کہ روزہ عبادت ہے اور عبادت بغیر نیت صحیح نہیں ہوتی لہذا احتیاطاً

اکی میں ہے کہ روزہ کو غیر صحیح قرار دیا جاتے، امام شافعی رنے وصف عبادت کو ترجیح دی ہے جو کہ امساک کے لئے وصف عارضی ہے اسلئے کہ امساک ذات کے اعتبار سے عبادت نہیں ہوتا بلکہ نیت کی وجہ سے عبادت ہوتا ہے اور یہ عبادت خارج عن الامساک ہے اور امام ابو حنیفہ رنے کثرت اجزاء کی وجہ سے دن کے اس حصہ کو ترجیح دی ہے جیسیں نیت موجود ہے اور ترجیح بکثرت الاجزاء وصف ذاتی کی وجہ سے ترجیح ہے اور ذات عرض پر مقدم ہوتی ہے اسلئے کہ وصف عارضی بمنزلہ معدوم ہوتا ہے وصف ذاتی کے مقابلہ میں اگرچہ عالم عبادات میں احتیاطاً جانب فزاد کو بالاتفاق ترجیح دی جاتی ہے جیسا کہ امام شافعی رنے روزہ میں بھی جانب فزاد کو ترجیح دی ہے مگر احناف نے روزہ کے مسئلہ میں جانب فزاد کو ترجیح نہیں دی اسلئے کہ ترجیح بالفزاد منہ وصف عارضی کو ترجیح دینا ہے اسلئے کہ روزہ کا عبادت ہونا وصف عارضی ہے چونکہ امساک اپنی ذات کے اعتبار سے عبادت نہیں ہے جیسا کہ اقبل میں گذر رہے ہے۔

فَضْلٌ، شَهْرُ جُمَلَةٍ مَا يَشْتَهِي بِالْحُجَّاجِ الَّتِي مَرَّةٌ كُرْهَاسَابِقَاعَلَى بَابِ الْقِيَاسِ شَيْئَيْنَ قَانِ  
الْأَخْكَامُ الْمُشَرُّوَعَةُ وَمَا يَعْلَقُ بِهِ الْأَخْكَامُ الْمُشَرُّوَعَةُ وَإِنَّمَا يَصِحُّ التَّعْلِيلُ لِلْقِيَاسِ  
بَعْدَ مَعْرِفَةِ هَذِهِ الْجُمُلَةِ فَالْحَقْتَنَاهَا بِهَذَا الْبَابِ لِتَكُونُ وَسِيلَةً لِلَّيْسِ بَعْدَ  
الْأَخْكَامِ طَرِيقُ التَّعْلِيلِ،

ترجمہ: یہ فضل ہے احکام کے بیان میں، پھر وہ تمام چیزیں جو نجح سے ثابت ہوتی ہیں جن کا ذکر باب قیاس سے پہلے گذر چکا ہے وہ دو چیزیں ہیں (اول)، احکام مشرود عدہ (دوم)، وہ چیزیں کہ جن سے احکام مشرود عدہ متعلق ہیں اور قیاس کی تقلیل صحیح ہوتی ہے ان تمام (احکام و متعلق بر الاحکام) کی معرفت کے بعد یہاں ہم نے ان تمام چیزوں کو اس باب کے ساتھ متعلق کر دیا تاکہ یہ معرفت قیاس تک رسائی کا وسیلہ بن جائے طریق تعلیل کو مفہوم طور پر کے بعد،

تشریح — یہ فضل احکام کے بیان میں ہے، یہ بات شروع میں گذر چکی ہے کہ علم اصول کا موضوع نہ ہب مختار کے مطابق اول ایک اور احکام میں جب مصنف اولہ شلیکہ کے بیان سے فارغ ہو گئے جو کہ ثبت للاحکام میں، اب احکام کے مباحث شروع کرتے ہوئے فرمایا شم جملہ مایشہ، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ اولہ شلیکہ مذکورہ سے دو قسم کے احکام ثابت ہوتے ہیں ملے احکام مشرود عدہ کا لحظہ و آخر مرتبہ متعلقات احکام مشرود عدہ یعنی احکام مشرود عدہ کی علل و اسباب فرشائط۔

سوالہ — باب القیاس سے احکام مشرود عدہ کا کیا تعلق ہے باب القیاس میں

ان کو کیوں داخل کیا ہے؟

جواب — ذکورہ چیزوں کی معرفت کے بعد، ای قیاس کما خاصہ درست ہو سکتا ہے اسی وجہ سے ذکورہ جملہ چیزوں کو اس باب کے ساتھ لاحق کر دیا ہے تاکہ طریق تقلیل کے مسلک کرنے کے بعد معرفت ذکورہ قیاس تک رسائی کا ذریعہ بخواہی مصنفوں انسانی صحیح استعمال سے اسی کی طرف اشارہ کیا ہے۔

أَمَّا الْحُكُمُ فَإِنَّوْلِعَ أَرْبَعَةَ حَقُوقٌ أَفْشَى تَعَالَى خَالِصَةً وَمَا  
الْجُمُتَّعَ فِيْ حَقَّنِ وَحَقُّ اَنْشَى تَعَالَى فِيْ غَالِبٍ كَحَدِ الْقَدْفِ وَلِجَمِيعِ اَفْنِيْ وَحَقُّ  
الْعَبْدِ فِيْ غَالِبٍ كَالْقَصَاصِ وَحَقُوقُ اَنْشَى تَعَالَى شَمَانِيَّةً اَنْوَاعَ عِبَادَاتِ خَالِصَةٍ  
كَالْإِيمَانِ وَالصَّلَاةِ وَالرِّكْوَةِ وَنِحوُهَا وَعَقُوبَاتٍ كَامِلَةٍ كَالْحُدُودِ وَعَقُوبَاتٍ  
قَاصِرَةٍ وَسُمِّيَّهَا أَجْرِيَّةً وَذَلِكَ مِثْلُ حِرْمَانِ الْمُهِرَّاثِ بِالْقَتْلِ وَحُقُوقُ اَدَاثَرَةٍ  
بَيْنَ الْأَمْرِيْنِ وَهِيَ الْكَفَارَاتُ وَعِبَادَةٌ فِيْهَا مَعْنَى الْمَوْنَتِيْهِ عَتَى لَا يُشَرِّطُ لَهَا  
كَمَالُ الْأَهْلِيَّةِ فِيْهِ صَدَقَةُ الْفِطْرِ وَمَوْنَتٌ فِيْهَا مَعْنَى الْقُرْبَةِ وَهُوَ الْعُشْرُو  
لِهَذَا لَيَبْتَدِيَ عَلَى الْكَافِرِ وَجَازَ الْبَقَاءُ عَلَيْهِ عِنْدَ مُحَمَّدٍ وَمَوْنَتٌ فِيْهَا مَعْنَى الْعَقُوبَةِ  
وَهُوَ الْخَرَاجُ وَذَلِكَ لَيَبْتَدِيَ عَلَى الْمُسْلِمِ وَجَازَ الْبَقَاءُ عَلَيْهِ،

ترجمہ: بہر حال احکام کی چار قسمیں ہیں مل خالص حقوق اللہ مل خالص حقوق العباد مل جسمیں دونوں جسمیں  
یہوں ملکر حق اللہ غالب ہوں جسیں دونوں حق جمع ہوں ملکر حق العباد غالب ہو جیسا کہ قصاص، حقوق اللہ کی آٹھ  
قسمیں ہیں مل عبادات خالصہ ہیے ایمان، صلواۃ، زکوۃ اور اس کے مثل اور عقوبات کاملہ جیسا کہ حدود اور  
عقوبات قاصرہ اور یہ ان کا نام جزار رکھتے ہیں اور اس کی مثال جیسے قتل کی وجہ سے میراث سے محروم ہونا  
اور ایسے حقوق بود دلوں امر و کے درمیان دائر ہوں اور وہ کفارات ہیں اور ایسی عبادت کہ جس میں  
مَوْنَت کے معنے ہوں یہاں تک کہ اس کے کمال اہمیت شرط نہیں ہے پس وہ صدقۃ الغفران ہے اور ایسی  
مَوْنَت کہ جسمیں عبادت کے معنے ہوں اور وہ عُشر ہے سیکی وجہ سے کا ابتداء کا فرداً واجب نہیں ہوتا البتہ بقار اپر  
جا نہ ہے، امام محمد حنفی کے نزدیک، اور ایسی مَوْنَت کہ جسمیں عقوبات کے معنے ہوں اور وہ خرچ ہے اور ایسی وجہ  
کے مسلمان پر ابتداء واجب نہیں ہوتا البتہ بقار اپر جائز ہے۔

تشریح: امّا الْحُكُمُ فَإِنَّوْلِعَ أَرْبَعَةَ حَقُوقٌ أَفْشَى تَعَالَى خَالِصَةً وَمَا  
الْجُمُتَّعَ فِيْ حَقَّنِ وَحَقُّ اَنْشَى تَعَالَى فِيْ غَالِبٍ كَحَدِ الْقَدْفِ وَلِجَمِيعِ اَفْنِيْ وَحَقُّ  
الْعَبْدِ فِيْ غَالِبٍ كَالْقَصَاصِ وَحَقُوقُ اَنْشَى تَعَالَى شَمَانِيَّةً اَنْوَاعَ عِبَادَاتِ خَالِصَةٍ

۱) حقوق اللہ خالص وہ ہیں کہ جن کے ساتھ نفع عام وابستہ ہو جیسے حرمت بیت اللہ نماز میں قبلہ بنانے کے اعتبار سے عالم لوگوں کا نفع اس سے متصل ہے اور حرمت زنا اسکا نفع بھی عام لوگوں سے وابستہ ہے اس لئے کہ انساب محفوظ ارہتے زنا کی وجہ سے جو آپس میں قتل و قتال ہوتا ہے اس کے خاطر رہتی ہے، ان حقوق کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف تعظیم ہے ورنہ تو اللہ تعالیٰ انتفاع سے پاک ہے۔

۲) حقوق العباد خالص اور وہ وہ ہے کہ جس کے ساتھ مصلحت خاصہ وابستہ ہو جیسا کہ غیر کمال کی حرمت (۱۲) تیسرا قسم وہ ہے کہ جو دونوں قسموں کے حقوق سے مرکب ہوں مگر ایکیں حق اللہ غالب ہو جیسا کہ حد قذف ایکیں حق اللہ اسلئے ہے کہ حد قذف عفیف صاحب پاک دامن کی بے عزتی کی سزا ہے اس سے بھی عالم لوگوں کا نفع وابستہ ہے اسلئے کہ عفیف کو تہمت لگانے سے اللہ تعالیٰ نے منع فرمایا ہے اور عالم میں فساد برپا ہوتا ہے اور حق عبد اس حیثیت سے ہے کہ مقدوف سے عار کا ازالہ ہوتا ہے حق اللہ ایکیں غال ہے اسلئے کہ قذف زنا کی تہمت کو کہتے ہیں اور زنا خالص حق اللہ ہے لہذا انہمار زنا بینی تہمت زنا بھی حق اللہ ہو گا اور ایکیں حق عبد اسلئے کہ قذف میں مقدوف کی بے عزتی بھی ہوتی ہے اور حق عبد کے مغلوب ہونے کی علامت یہ ہے کہ ایکیں ارث اور عفو جاری نہیں ہوتے بایک طور کہ مقدوف کا انتقال ہو جائے تو ورثا کو قذف کا دعوے کرنے کا حق نہیں ہے اگر حق عبد غالب ہوتا تو وارث کو دعوے کا حق ہوتا۔

امام شافعی حکم کے نزدیک حد قذف میں حق عبد غالب ہے یہی وجہ ہے کہ ان کے بیہاں ارث اور عفو جاری ہوتے ہیں۔

۳) اور بوجوئنی قسم وہ ہے کہ جو حق اللہ اور حق عبد سے مرکب ہو مگر حق عبد غالب ہو جیسا کہ قصاص اس میں حق اللہ کا ہونا تو ظاہرا اسلئے کہ قصاص کے خوف سے عالم فنا سے محفوظ رہتا ہے اور یہ نفع عام ہے اور حق عبد اسلئے ہے کہ بندے کو قتل کر کے اس کے نفس پر جنایت کی کی ہے اور قصاص میں مقتول کے اولیا کی تسلی ہے اور حق عبد غالب ہونے کی علامت یہ ہے کہ قصاص میں ارث جاری ہوتی ہے مقتول کے ورثا کو قصاص لینے اور معاف کرنے یا صلح کرنے کا حق حاصل ہے۔

حقوق اللہ تعالیٰ خاتیتہ اوزاع ہے حقوق اللہ کی آنکھ ٹیکیں ہیں مل عبادات خالصہ کہ جنہیں نہ عقوبات کا شاہر ہو اور نہ موت کا جیسا کہ ایمان، نماز، روزہ، حج وغیرہ مل عقوبات کا ملے یعنی جو عقوبات ہونے میں تمام ہوں جیسے حد زنا و حد شرب و حد قذف و سرقة مل عقوبات قاصرہ ان کو اجزیہ بھی کہتے ہیں کمال اور قاصر میں فرق کرنے کے لئے، عقوبت قاصرہ کی مثال مورث کو قتل کرنے کی وجہ سے وارث کا دراثت

سے محروم ہو جانا یہ عقوبت قاصرہ اسلئے ہے کہ اسیں قاتل کو نہ تو جسمانی تکلیف ہوئی ہے اور نہ اس کے مال میں نقصان ہوتا ہے بلکہ جو مال ملنے والا ہوتا ہے وہ نہیں ملتا، اور عقوبت قاصرہ ہونے کی ایک علامت یہ بھی ہے کہ یہ نابانش پر بھی جاری ہوئی ہے یعنی اگر کوئی بچہ اپنے مورث کو قتل کر دے تو وہ بھی میراث سے محروم ہو گا بخلاف عقوبت کاملہ کے کہ یہ بچوں پر جاری نہیں ہوئی۔

(۲۲) چونچی قسم وہ حقوق میں جو عبادات اور عقوبات سے مرکب ہیں جیسے کفارات، انہیں عبادات کے منع اسلئے ہیں کہ انکی ادائیگی حصوم، اعتناق، طعام اور کسوہ سے ہوتی ہے اور یہ تمام چیزیں عبادات ہیں اور عقوبات کے منع اسلئے ہیں کہ کفارات بلا کسی وجہ ابتداء واجب نہیں ہوتے بلکہ جزاً فعل کے طور پر واجب ہوتے ہیں۔

(۲۳) پاچویں قسم وہ عبادات ہیں کہ جیسیں موت نہ ہو جیسے حدودۃ الغفر، اصل اسیں عبادت ہے لیکن موت کے منع بھی اسیں ہیں اسی لئے اس قسم کا نام عبادت فیہا منع المونث ہے اسیں منع موت ہونے کی وجہ سے ہر اس شخص کی طرف سے واجب ہو گا جو اس کی کفالت میں داخل ہو گا مثلاً خود اس کا نفس، اولاد صنوار و علام و عیزہ حتیٰ لایشتراط ہو یہ فیہا منع المونث پر تفریع ہے اس پاچویں قسم کے لئے کمال الہمیت شرط انہیں ہے مطلب یہ ہے کہ اگر اسیں موت کے منع نہ ہوتے اور خالص عبادات ہوئی تو اہمیت یعنی عاقل، بالغ، مسلمان ہونا شرط ہوتا حالانکہ یہ شرط انہیں ہیں۔

(۲۴) چھٹی قسم موت جیسیں منع عبادت بھی ہوں جیسا کہ عشر، عشر درحقیقت زمین کا کرایہ ہے اگر زمیندار عشراہ اس کے تو بادشاہ کو حق ہو گا کہ وہ زمین واپس لے لے مگر اسیں عبادت کے منع بھی ہیں اسکے کہ اس کا مصروف وہی ہے جو زکوٰۃ کا ہے اور عشر ابتداءً صرف مسلمانوں ہی پر واجب ہوتا ہے کافر پر ابتداءً واجب نہیں ہوتا اسکے کہ کافر عبادات کی الہمیت نہیں رکھتا البتہ بقار کافر پر بھی عشر واجب ہو سکتا ہے مثلاً کوئی ذمی کافر مسلمان سے عشری زمین خرید لے تو اس مورث میں کافر پر بھی عشر واجب رہے گا۔ امام محمد حنفی موت کا خیال کرتے ہیں موت کا کافر ای رہوتا ہے لہذا عشر بقار کافر پر بھی واجب ہو سکتا ہے۔

(۲۵) ایسی موت کے جیسیں عقوبات کے منع ہوں جیسا کہ خراج، خراج درحقیقت اس زمین کی موت ہے جس کی کاشت کرتا ہے۔ ہی وجہ ہے کہ اگر زارع خراج دیکھ، زندگے تو سلطان کو یہ حق ہے کہ زمین واپس لے لے خراج میں چونکہ ذرالت کے منع ہوتے ہیں اسکے ابتداءً مسلمان پر واجب نہیں ہوتا البتہ امام محمد حنفی کے نزدیک بعثۃ مسلمان پر بھی واجب ہو جاتا ہے مثلاً کسی مسلمان نے کسی ذمی کافر سے خراجی زمین خریدی تو مسلمان پر بھی خراج باقی رہے گا۔ حقوق اللہ کی آٹھویں قسم کا بیان مندرجہ ذیل عبارت میں ہے۔

ثابتًا بنفسہ بناءً عکلیًّا أَنَّ الْجَهَادَ حَقَّهُ فَصَارَ الْمُصَابُ لَهُ كُلُّهُ لِكُلِّهِ أَوْجَبَ أَرْبَعَةَ الْخَمَاسِ لِلْعَافَانِيَّيْنَ مِنْهُ فَلَمْ يَكُنْ حَقًا لِرَمَانِ الْأَدَاءِ طَاعَةً لَهُ بَلْ هُوَ حَقٌّ أَسْتَبْقَاءً لِنَفْسِهِ فَتَوَلَّ السُّلْطَانُ أَحَدُهُ وَقِسْمُهُ وَلِهَذَا جَوَزْنَا صَرْفَهُ إِلَى مَنْ أَسْتَحِنَّ أَرْبَعَةَ الْأَخْمَاسِ مِنَ الْعَافَانِيَّيْنَ بِمُخْلَفِ الرِّزْكُوَةِ وَالصَّدَقَاتِ وَحَلَّ لِبَنِي هَاشِمٍ لِإِنَّهُ عَلَى هَذَا التَّحْقِيقِ لَمْ يَصِرْ مِنَ الْأُوْسَاخِ وَأَمَّا حَقُوقُ الْعِبَادِ فَإِنَّهَا كَثُرُونَ أَنْ تُحْصَنَ

ترجمہ: اور اکھویں قسم ایسا حق ہے جو بالذات قائم ہے اور وہ معادن اور مال غنیمت کا پاچھاں حصہ ہے یہ ایسا حق ہے جو اللہ کے لئے بالذات واجب ہے اس بنا پر کہ جہاد اللہ تعالیٰ کا حق ہے تو جہاد کے ذریعہ حاصل شدہ مال بھی کل کا کل اللہ ہی کا ہو گا لیکن اللہ تعالیٰ نے چار جمیں اپنے فضل و احسان سے مجاہدین کے لئے واجب کر دیئے تو یہ خمس ایسا حق ہیں ہے کہ جس کی ادائیگی ہم پر لازم ہوئی ہو بلکہ ایسا حق ہے جسکو اللہ تعالیٰ نے اپنے لئے روک لیا ہے لہذا سلطان جو خدا کا نائب ہے اس کے لیے اور تقیم کرنیکا ذمہ دار ہو گا اور اسی وجہ سے ہم نے جائز قرار دیا ہے اس کے برعکس کرنے کو ان لوگوں پر جو غایبین میں سے چار جمیں کے مستحق ہوئے ہیں بخلاف رکوٰۃ اور صدقات کے اور جمیں حلال ہے بنی ہاشم کے لئے اسلئے کہ خمس تحقیق مذکورہ کے مطابق اوساخ ناس میں سے ہیں ہے اور رہے حقوق العباد وہ تو یہ شمار ہیں۔

تشریح: یہ اکھویں اور آخری قسم کا بیان ہے حقوق اللہ میں سے ایکھوں حق وہ ہے جو بذات خود قائم ہے لہذا اس کی ادائیگی بندے کی جانب سے بطور عبادت نہ ہو گی بلکہ اللہ تعالیٰ نے خدا بپنی ذات کے لئے باقی رکھا ہے اور اس کو وصول کرنے اور مصارف میں تقیم کرنے کی ذمہ داری اپنے نائب یعنی سلطان کو سونپی ہے اور وہ مال غنیمت اور معادن سے حاصل ہونے والی وصافت ہے، مال غنیمت وہ مال ہے جو حربیوں سے دوران حرب زبرد کی حاصل کیا جاتا ہے اور معدن وہ وصافت ہے میں جنکو اللہ تعالیٰ نے زمین کے اندر پیدا فریا یا ہے مثلاً سونا، چاندی، لوہا، تانباً دیزیرہ جہاد چونکہ اللہ تعالیٰ کا حق ہے اسلئے کہ جہاد اللہ کے دین کو غالب کرنے اور کلمتہ اللہ کو بلند کرنے کے لئے کیا جاتا ہے لہذا جہاد کے ذریعہ جو مال حاصل ہو گا وہ بھی بتاہمہ اللہ تعالیٰ کا حق ہو گا مگر اللہ تعالیٰ نے رحمۃ و شفۃ غایبین کے لئے چار جمیں واجب کر دیئے ہیں اور صرف ایک خمس اپنے لئے باقی رکھا ہے۔ ہی حال معادن کا بھی ہے نہ کہ چار حصے پانے والے کے ہیں۔ اگر زمین بھی کی ملکیت کی نہ ہو اور اگر ملکیت کی ہو تو زمین کے مالک کے ہیں اور ایک حصہ اللہ تعالیٰ کا حق ہے۔

مال غنیمت اور معادن چونکہ لوگوں کے اموال کا میل نہیں ہوتے اسلئے بنی ہاشم کے لئے حلال ہیں بخلاف دیگر صدقات کے کہ بنی ہاشم کے لئے حلال نہیں ہیں چونکہ یہ واجب کو ادا کرنے کا آکار اور مال کا

میل ہوتے ہیں۔

وَمَا حَقُوقُ الْعِبَادِ لِهِ حُقُوقُ الْعِبَادِ خَالِصَهُ بِشَمَارِ مِلْ جِيَسِيِّ ضَمَانِ تَلْفٍ، ضَمَانِ مُنْفَصُوبٍ، ضَمَانِ دِرْتٍ وَغَيْرِهِ۔

وَأَمَّا الْقِسْمُ الْثَّالِثُ فَأَرْبَعَةُ السَّبَبُ وَالْعُلَمَةُ وَالشَّرْطُ وَالْعَلَمَةُ أَمَّا السَّبَبُ الْحَقِيقِيُّ فَنَّا يَكُونُ طَرِيقًا إِلَى الْحُكْمِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يُضَافَ إِلَيْهِ وُجُوبٌ وَلَا وُجُودٌ وَلَا يُعْقَلُ فِيهِ مَعَانِي الْعِلْلَهِ لِكِنْ يَتَعَلَّلُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْحُكْمِ عِلْلَهٌ لَا يُضَافُ إِلَى السَّبَبِ وَذَلِكَ مِثْلُ دَلَالَتِ السَّارِقِ عَلَى مَالِ إِنْسَانٍ لِيَسْرِقَهُ فَإِنْ أُضْفِيَ إِلَى السَّبَبِ صَارَ لِلْسَّبَبِ حَكْمُ الْعِلْلَهِ وَذَلِكَ مِثْلُ قَوْدِ الدَّابَّةِ وَسَوْقُهَا هُوَ سَبَبٌ لِيَسْتَلِفُ بِهَا الْكَنْتَهُ فِيهِ مَعْنَى الْعِلْلَهِ فَأَمَّا الْيَمِينُ بِالْمَسْجِدِ تَقَالِي فَسُتُّيَ سَبَبًا لِلْكُفَارَةِ بِهَا جَارٌ وَكَذَلِكَ تَعْلِيَنُ الظَّلَاقِ وَالْعِتَاقِ بِالشَّرْطِ لِأَنَّهُ أَدْنَى دَرَجَاتِ السَّبَبِ أَنْ يَكُونَ طَرِيقًا وَالْيَمِينُ تَعْقَدُ لِلْبَيْتِ وَذَلِكَ قَطْلًا لَا يَكُونُ طَرِيقًا لِلْكُفَارَةِ وَلَا لِلْجَنَاحِ لِكَنْتَهُ يَحْتَمِلُ أَنْ يَوْلَ إِلَيْهِ فَسُتُّيَ سَبَبًا لِلْجَانَّ وَهَذَا عِنْدَنَا،

ترجمہ:- اور بہر حال قسم ثانی سو وہ چار ہیں ماسبب ماعلت ملا شرط مکعلامت، لیکن سبب حقیقی وہ ہے جو حکم تک پہنچنے کا ذریعہ ہو بغیر اس کے کہ حکم کا وجوہ یا وجود اس کی طرف مشوب ہو اور اسیں علیت کے منے مفہوم نہ ہوں لیکن سبب اور حکم کے درمیان ایسی علت موجود ہو کہ جو سبب کی طرف مضان نہ ہو اور اسکی مثال چور کا دلالت (رہنمائی)، کہنا ہے کسی کے مال کی جانب تاکہ اس کو چڑائے، پس اگر علت سبب کی طرف مضان ہو تو سبب کے لئے علت کا حکم ہو گا اور اس کی مثال چوپائے کا کھینچنا اور ہانکنا ہے یہ سبب ہے اس کا کہ جو اس دلایہ کے ذریعہ تلف ہو جائے گا ایکن اس سبب میں علت کے منے ہیں، بہر حال یہ میں بالذکر کفارہ کا سبب مجازاً کہا گیا ہے اور اسی طرح طلاق اور عتاق کو شرط پر معلن کرنے کا نام سبب مجازاً رکھا گیا ہے اسکے کہ سبب کا ادنیے درج یہ ہے کہ (حکم، تک پہنچنے کا ذریعہ ہو اور قسم سو یہ پورا کرنے کے لئے کھانی جاتی ہے اور یہ قسم پورا کرنا، ہرگز کفارہ کا (یکین بالشید میں)، اور جزا کا دیکن بغیر الشد میں) ذریعہ نہیں ہو سکتا لیکن طف دذکور، اس بات کا احتمال رکھتا ہے کہ مخفی ایسے حکم ہو جائے پس اسی وجہ سے (طف) کو سبب کہا گیا ہے مجازاً اور یہ ہمارے نزدیک ہے۔

تشریح:- مصنف رحمے فضل کی ابتداء میں یہ بات فرمائی تھی کہ اول اثنا شے دو چیزیں ثابت ہوتی ہیں احکام اور ما یقلی بہا الاحکام، اب مصنف رحمہ احکام کے بیان سے فارغ ہونے کے بعد ما یقلی

بہا الاحکام کو بیان فرمائے ہیں۔

فزا یا کر قسم ثانی یعنی مائیکلہ بہا الاحکام کی چار قسمیں میں سبب، علت، شرط، علامت، سبب کے لغوی معنے ۔ مایکلہ بہا الاحکام کی چار قسمیں میں جو مقصود تک پہنچنے کا ذریعہ ہوا اسی وجہ سے راستہ کو سبب کہتے ہیں جو نکھر راستہ منزل تک پہنچنے کا ذریعہ ہوتا ہے اسی طرح بادل کو بھی سبب کہتے ہیں چونکہ بادل بارش کا ذریعہ ہوتا ہے، رسمی کو بھی سبب کہتے ہیں چونکہ کنوں سے دُول نکالنے کا ذریعہ ہوتا ہے۔

سبب کے اصطلاحی معنے ۔ مصنف جنے سبب کی اصطلاحی تعریف ان الفاظ میں کی ہے اما سبب ایحقیقی فایکون طریقاً اے احکم، سبب حقیقی وہ ہے جو مفہومی اے احکم ہو بخیر اس کے کہ اس سبب کی طرف حکم کا وجوب یا وجود مضاف ہو اور نہ اسیں علیت کے معنے مفہوم ہوں۔

حقیقی کی قید سے سبب مجازی خارج ہو گیا جیسا کہ وقت نماز کے لئے اور شہر رمضان روزہ کے لئے اور بیت اللہ حج کے لئے اسباب ہیں مگر یہ اسباب مجازی میں حقیقی ہیں۔ طریقاً اے احکم کی قید سے علامت خارج ہو گئی اسلئے کہ علامت مفہومی اے احکم نہیں ہوتی بلکہ مفہومی اے احکم پر دلالت کرتی ہے۔

من غیر ان یضاف الیہ وجوب کی قید سے علامت خارج ہو گئی اسلئے کہ علامت کی جانب وجوب حکم مضاف ہوتا ہے۔

و لا وجود کی قید سے شرط سے احتراز ہو گیا اسلئے کہ شرط کی جانب وجود حکم مضاف ہوتا ہے۔ اور دلا یعقل فیہ معانی العلّل کی قید سے سبب مشابہ علامت اور سبب فیہ معنے العلة خارج ہو گئے اسلئے کہ اگر سبب مشابہ علامت، ہو گا کیا اسیں علامت کے معنے ہوں گے تو وہ سبب حقیقی نہ ہو گا بلکہ سبب دشیہ العلة یا سبب فیہ معنے العلة، ہو گا حالانکہ تعریف سبب حقیقی کی ہو رہی ہے۔

و تکن تخلی میں وہیں احکم علة لامضاف اے اس سبب، مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے ایک شہر کا جواب دے رہے ہیں۔

شہر ۔ شہر یہ ہے کہ سبب حقیقی کی تعریف معلوم ہوتا ہے کہ سبب حقیقی وہ ہے کہ سبب اور حکم کے درمیان بالکل علامت کا واسطہ نہ ہو۔

جواب ۔ سبب اور حکم کے درمیان علامت آسکتی ہے بشرطیکہ وہ علامت سبب کی جانب مضاف نہ ہو اسی کی طرف مصنف جو میں تخلی میں ہے اشارہ فرمایا ہے اسلئے کہ اگر علامت سبب کی جانب مضاف ہو گی تو سبب علامت علة ہو جائے گا اور حکم چونکہ علامت کی طرف مضاف ہے لہذا اس طریقے سے حکم سبب کی جانب مضاف ہو جائے گا اسی کا نام سبب فیہ معنے العلة ہے اور یہ سبب حقیقی نہ ہو گا

مطلوب یہ کہ سبب علت الحسلہ ہونے کی وجہ سے حکم کی علت ہو جائے گا اور اسی کا نام سبب فیہ معنی الحسلہ ہے۔ وذلک مثل دلالۃ السارق، یہ سبب حقیقی کی مثال ہے اس کی صورت یہ ہے کہ ایک شخص نے چوری کی کی کے مال کی طرف رہنمائی کی اور سارق نے رہنمائی دلالۃ، کی وجہ سے مال چرا لیا اس مثال میں تین جزو ہیں، مادالات ملا سارق کا فعل سرقة ملا سرقة، دلالۃ سرقة کے لئے سبب حقیقی ہے اور سارق کا فعل سرقة سرقة کی علت ہے اور یہ فعل سرقة دلالۃ رہنمائی، کی طرف مضانف نہیں ہے یعنی یہ ہمیں کہہ سکتے کہ فعل سرقة دلالۃ (رہنمائی) کی وجہ سے ہوا ہے اسلئے کہ مال کی دلالۃ کے لئے یہ ضروری ہمیں ہے کہ سارق لازمی طور پر دلالۃ کی وجہ سے چوری کر رہی لے بلکہ بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ دلالۃ کے باوجود اللہ تعالیٰ کی توفیق یا نعمتی اور مانع کی وجہ سے چوری نہیں کرتا، اگر سبب یعنی دلالۃ میں علیت کے معنے ہوتے تو دلالۃ کے بعد چوری کرنا لازمی اور ضروری ہوتا اسلئے کہ علت اپنے معلول سے جدا نہیں ہو سکتی، اس سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ دلالۃ سبب حقیقی یعنی سبب محض ہے ایک علیت کا شاہد بھی نہیں ہے اور حکم کی اضافت علت کی طرف ہوتی ہے ز کہ سبب کی طرف، لہذا چوری کی نسبت سارق کی طرف ہو گی ز کہ دلالۃ کرنے والے کی طرف اور فقط یہ سارق کا ہو گا ز کہ دلالۃ کرنے والے کا۔

سوال — اگر حرم غیر حرم کو شکار پر دلالۃ (رہنمائی) کے اور حرم کی دلالۃ کی وجہ سے غیر حرم شکار کر لے تو رہنمائی کرنے والے حرم پر جزا، صید و اجب نہیں ہوتی چاہیے اسلئے کہ بقول آپ کے دلالۃ تو سبب محض ہے اصل علت تو شکاری کا فعل ہے اور سبب کی جانب حکم کی اضافت نہیں ہو اکرتی۔

جواب — ہمیں یہ تسلیم نہیں کہ حرم کی دلالۃ سبب حقیقی یعنی سبب محض ہے بلکہ یہ توجیہت علی الاحرام ہے اسلئے کہ حرم نے احرام باندھ کر اپنے اور پر لازم کر لیا کہ وہ نہ خود شکار کرے گا اور نہ شکار پر دلالۃ کر کے شکار کے امن کو رکھ لے کرے گا جب اس نے شکار کی طرف دلالۃ کر دی تو گویا اس نے شکار کے امن کو رکھ لے کرے اس کی خلاف ورزی کی جبکو اپنے اور پر لازم کیا تھا اور یہ جنیت علی الاحرام ہے لہذا دلالۃ کرنے والا اس جانور کی قیمت کا خاص من ہو گا، اس کی مثال ایسی ہی کہ ایک شخص مودع نے دوسرے شخص مودع کے پاس کوئی ودیعت رکھی تو مودع پر لازم ہے کہ اس نے کی حفاظت کرے گر مودع نے خود ہی مال ودیعت کی طرف چوری کی رہنمائی کر دی جس کے نتیجے میں چورنے وہ چیز پر ای لڑکہ کی حفاظت کو لازم کر لیا اور جب اس نے خود ہی مال ودیعت کی طرف چور کی رہنمائی کر دی تو گویا اس نے اپنے اور پر لازم کر دے حفاظت کو پورا نہیں کیا جسکی وجہ سے مودع مال ودیعت کی قیمت کا خاص من ہو گا۔

فان اضیف اے السبب، اور اگر سبب اور حکم کے درمیان کی علت سبب کی طرف مضانف ہو تو

اس سبب کو بھی علت ہی کہجا جائے گا اور حکم کی نسبت اس سبب کی طرف ہوگی، مثلاً کوئی چوپائے کو ہانکر یا کھینچکرے کر چلا اور اس چوپائے نے روذہ کر مالی یا جان کا نقصان کر دیا، چوپائے کو کھینچکرے چلنا یہ سبب نقصان ہے اسلئے کہ یہ مفہوم اے نقصان ہے اور چوپائے کا روذہ کر نقصان کرنا یہ علت ہے اور نقصان حکم ہے مگر چوپائے کو کھینچکر اس کی مرحمی کے خلاف یہاں اس سبب (محض) نہیں ہے بلکہ ایسا سبب ہے کہ ایسی علت کے مسخرہ میں اسلئے کہ نقصان کی حمل علت جانور کا روذہ ہے مگر یہ روذہ یا جانے والے کی طرف منسوب ہوگا اسلئے کہ جانور کا فعل یہ جانے والے کے فعل کے تابع ہے لہذا چوپائے پر محرومیت کی وجہ سے کوئی ضمان لازم نہیں آتے گا، اب اسی یہ بات کہ سبب پر ضمان لازم آتے گا یا نہیں تو اسکی تفصیل یہ ہے کہ ایک تو ہوتا ہے ضمان محل اور ایک ہوتا ہے ضمان محل، ضمان محل یعنی تلف شدہ شے کے نقصان کا جانور کو یہ جانے والا ضامن ہوگا البتہ ضمان فعل کا ضامن نہیں ہوگا یعنی تلف کی نسبت (سائق)، یعنی یہ جانے والے کی طرف نہیں کہ جائے گی بلکہ تلف کی نسبت تو چوپائے کی طرف ہی رہے گی مگر چونکہ چوپائے میں ضمان کی الیت نہیں ہے اسلئے ضمان فعل چوپائے پر بھی واجب ہیں، ہوگا، مثلاً ایک شخص چوپائے کوے کر چلا اور چوپائے نے اسی شخص کے والد کو ہلاک کر دیا تو اسکا اپنے باپ کی ہلاکت کا ضامن نہیں ہوگا بایں طور کہ رُکے کو اس کے والد مقتول کی میراث سے محروم کر دیا جائے اسلئے کہ رُکا اپنے باپ کا قتل کا برآ راست ملکب نہیں ہوا ہے بخلاف اس محورت کے کہ کوئی شخص اپنے والد کو برآ راست قتل کر دے تو اسکا والد کی میراث سے محروم رہے گا۔

فاما السین بالشدة تعالیٰ، مصحف علیہ الرحمہ اس عبارت سے ایک سوال کا جواب دینا چاہتے ہیں۔

سوال — آپنے فرمایا تھا کہ سبب حقیقی وہ ہوتا ہے جو مخفی اے الحکم ہو مگر یہیں باللہ امثلاً کوئی سخفی کہے واللہ لا فعل کندا، اور یہیں بغیر اللہ (مثلاً اپنی باندی سے کہے این دخلت الدار فانت حرۃ) مخفی اے الحکم نہیں ہے مگر پھر بھی ان دونوں کو سبب کہا جاتا ہے۔ یہیں باللہ کفارہ کا اور یہیں بغیر اللہ جنار کا سبب ہے۔ فائدہ کا۔ یہیں باللہ مخفی اے الحکم اسلئے نہیں ہے کہ یہیں مانع حنث ہے اور بغیر حنث نہ کفارہ ہوتا ہے اور نہ جنار لازم ہوتی ہے۔

جواب۔ یعنی باللہ اور یہیں بیتِ اللہ کو مجازاً مایوں کے اعتبار سے سبب کہدا یا گیا ہے جیسے قرآن مجید میں عنب کو خر کہدا یا گیا ہے اور قال اللہ تعالیٰ: "ان اراثی اعصر خمراہ بعض اوقات جبکہ مانع حنث مرتفع ہو جاتا ہے تو یہیں ہی سبب کفارہ اور سبب جزاء بخاتی ہے مثلاً جس چیز کو کرنے کی قسم کھائی ہے اگر وہ نہ کی تو حنث ہو جائیکا اسی طرح اگر دخول داری یا پاگی تو طلاق یا اعتماد واقع ہو جائے گا۔

اور یا یوں مجاز کے علاقوں میں سے ایک علاقہ ہے۔

شافعی جعلہ سبیاً همُو فی معنی العلّةِ وَعِنْدَنَا الْهَذَا الْمَجَازُ شَبَهَةُ الحَقِيقَةِ تُحکَمُّا  
خلاف المزفر وَيَبَینُ ذَلِكَ فِي مَسْلَةِ التَّنْجِيزِ هَلْ يُبْطِلُ التَّعْلِيقَ فَعِنْدَنَا يُبْطِلُهُ  
لِأَنَّ الْيَمِينَ شُرُعَتُ لِلْبَرِّ فِي لِعَبِّيْكَنْ بُدُّ مِنْ أَنْ يَصِيرَ الْبَرُّ مَضْمُونًا بِالْجَزَاءِ وَإِذَا  
صَارَ مَضْمُونًا بِالْجَزَاءِ صَارَ لِمَا أَصَمَّ بِهِ الْبَرُّ لِلْحَالِ شَبَهَةُ الْوَجُوبِ كَالْمَغْصُوبِ  
مَضْمُونٌ بِقِيمَتِهِ فَيَكُونُ لِلْغَصَبِ حَالَ قِيَامِ الْعَيْنِ شَبَهَةُ أَيْمَانِ الْقِيمَةِ وَإِذَا كَانَ كَذَلِكَ  
لَمْ يَبْيَسْ الشَّبَهَةُ إِلَّا فِي مَحَلِّهِ كَالْحَقِيقَةِ لَا تَسْتَفِي عَنِ الْمَحَلِّ فَإِذَا فَاتَ الْمَحَلُّ بَطَلَ  
بِخَلْفِ تَعْلِيقِ الظَّلَاقِ بِالْمُلْكِ فَانَّهُ يَمْتَحِنُ فِي مُطْلَقَةِ الْثَّلَاثِ وَإِنْ عَدَمَ الْمَحَلُّ  
لِأَنَّ ذَلِكَ الشَّرْطُ فِي حُكْمِ الْعِلْلِ فَصَارَ ذَلِكَ مُعَارِضًا لِلْهَذَا الشَّبَهَةِ السَّابِقَةِ عَلَيْهِ،

ترجمہ:- اور امام شافعیؒ نے یہیں باللہ اور یہیں بغیر اللہ کو ایسا سبب قرار دیا ہے جو علت کے معنی میں ہے  
(یعنی علّة العلّة ہے)، اور ہمارے نزدیک سبب مجازی حکم کے اعتبار سے سبب حقیقتی کے مشابہ ہے بخلاف  
امام زفرؒ کے اور شریۃ اخلاف مسْلَه تَبَیْنِ میں ظاہر ہو گا آیا تَبَیْنِ تَعْلِيق کو باطل کر دیتی ہے یا نہیں، چنانچہ  
ہمارے نزدیک باطل کر دیتی ہے اسلئے کہیں کی مشروعت برا فریق پوری کرنے کے لئے ہوئی ہے الہذا یہ  
ضروری ہے کہیں مضمون بالجزاء ہو دیجئے میں پوری نہ ہونے کی صورت میں جزاء لازم ہو، اور جب یہیں  
مضمون بالجزاء ہو گئی تو مضمون بہ البر (یعنی طلاق و عتاق) کے لئے فی الحال قبل فوات البر، ثبوت کا شرط  
پیدا ہو گیا جیسا کہ شے مخصوص بہاک ہونے کے بعد اپنی قیمت کے ساتھ مضمون ہوئی ہے الہذا غصب  
کے لئے شے مخصوص کے موجود ہونے کے باوجود ایک اب قیمت کا شرط ہائی رہے گا اور جب بات  
ایسی ہے (یعنی یہیں سبب مجازی ہے مگر مشابہ باحقیقت ہے) تو مشابہت باقی نہیں رہے گی مگر سبب  
کے محل میں، مثل حقیقت کے جو کو محل سے مستغفی نہیں ہوتا اور جب تَبَیْنِ ملکش سے محل ری فوت ہو گیا تو تَبَیْنِ  
بھی باطل ہو گئی بخلاف طلاق کو ملک نکاح پر ملک کرنے کے سویہ تَبَیْنِ صحیح ہے مطلقت الشّلّاث کے حق  
میں اگر محل معدوم ہو گیا ہو اسلئے کہ یہ شرط نکاح علت کے حکم میں ہے (یعنی یہ تَبَیْنِ باشرط نے حکم العلّة)  
اس مشابہت کے معارض ہو گی جو شرط کے متحقق ہونے سے پہلے موجود ہے۔

تشریح:- وَالشَّافِعِيُّ جَعْلَهُ، يَقِيْنَ بِاللَّهِ اَوْ تَبَیْنَ كَمَذَہَبٍ بِنَافِرٍ اَرَہَ  
میں اس کے بعد امام زفر کا مذہب بیان فرمائیں گے امام ابو حنیفہؒ کا مذہب بیان فرمائیں گے۔  
ان تینوں حضرات کے مذہب کا خلاصہ یہ ہے۔ امام شافعیؒ نے یہیں باللہ اور یہیں بغیر اللہ کو سبب فیہ  
من علّة (یعنی سبب حقیقتی) کہتے ہیں اور امام ابو حنیفہؒ سبب مجازی مشابہ بالسبب الحقیقی مانتے ہیں

اور امام زفر رہ سبب مجازی مغض مانتے ہیں، امام شافعی حج افراط کی طرف گئے ہیں اور امام زفر رہ تفریط کی طرف اور امام ابو حنیفہؓ نے درمیانی راستہ اختیار فرمایا ہے گویا کہ امام صاحب کا مسلک خیر الامور اوس طبقہ کا مصدقہ اتھے، امام زفر رہ امام ابو حنیفہؓ کے ساتھ اس بات میں تو مستحق ہیں کہ یہیں بالشہد اور یہیں بغیر الشہد کفارہ کے لئے سبب مجازی ہیں مگر اختلاف اس بات میں ہے کہ امام زفر رہ سبب مجاز خالص مانتے ہیں اور امام حبیب سبب مجازی مشابہ بالحقیقت مانتے ہیں۔

امام شافعی کی دلیل ہے کہ جب حالف حانت ہو گیا تو اپر کفارہ یہیں دلیل ہے اسی طرح تعلیق میں جب معلق علیہ پایا گیا تو جزا واقع ہو جائے گی اور جزا کا موجب تعلیق یہی ہے مثلاً اگر کسی نے ان دخلت الدار فات طالق کیا تو جب دخل دار پایا گیا تو طلاق واقع ہو گئی، سبب فیز معنے العلة کے یہی مensus ہیں، علت میں مخلول فوز واقع ہو جاتی ہے مثلاً اگر انت طالق کہدا یا جائے تو طلاق فوز واقع ہو جائے گی اور سبب فیز معنے العلة میں حکم حنث اور معلق علیہ کے وجود پر معلق رہتا ہے جب یہ دونوں موجود ہو جاتے ہیں تو حکم بھی موجود ہو جاتا ہے۔

و عندنا لہذا الجاز شہہۃ الحقيقة حکمہ، یعنی ہمارے نزدیک یہیں بالشہد اور تعلیق، مجاز خالص نہیں ہیں بلکہ مجاز مشابہ بالحقیقت ہے اس اعتبار سے کہیں بر دینے پورا کرنے کے لئے مشروع کی جگہ ہے یعنی حالت قسم اسی لئے کھاتا ہے کہ اس کو پورا کرے لہذا اگر حالف یہیں پوری نہیں کرتا تو اس پر جزا واقع تعلیق کی صورت میں اور کفارہ یہیں بالشہد کی صورت میں لازم آئے گا، بر کے مضمون بالجزاء ہونے کا یہی مطلب ہے لہذا امظموں بالبر یعنی کفارہ اور جزا کے لئے فی الحال (قبل فوات البر) ثبوت کا شہہۃ پیدا ہو جائے گا لہذا یہیں کے لئے مشابہت بالحقیقت ثابت ہو جائے گی، مطلب یہ ہے کہ یہیں اور تعلیق جب حنث کی صورت میں سبب بنتے ہیں تو حانث ہونے سے قبل کبھی سبب بنتے کا شہہۃ پیدا ہو جائے گا اسی کا نام سبب مشابہ بالحقیقت ہے یا یہوں کہیئے کہ یہیں اگرچہ فی الحال مفہومی اے الکفارہ نہیں ہے مگر فوات یہیں کی صورت میں مفہومی اے الکفارہ ہو جانے کا احتمال ہے اسی وجہ سے یہیں مشابہ بالسبب الحقیقی کہلاتی ہے۔

خلافاً لزفر رہ، امام زفر رہ کے نزدیک یہیں بالشہد اور معلق بالشرط مجاز مغض، میں انہیں حقیقت کا شانہ بھی نہیں ہے ان پر سبب کا اطلاق مجاز اہوتا ہے اسلئے کہ یہیں کی مشروعیت بر (قسم پوری کرنے) کیلئے ہے اور بر مفہومی اے الکفارہ نہیں ہو سکتی اسلئے کہ کفارہ حنث کیوج سے واجب ہوتا ہے اور حنث اور بر میں تفاہ ہے لہذا بر کفارہ کا سبب نہیں بن سکتی اس نکے باوجود اگر یہیں پر سبب کا اطلاق کیا جاتا تو وہ مغض مجاز ہی ہو گا۔

ویہیں ذلک فی مسئلۃ المتخیزہ ہمارے اور امام زفر رہ کے درمیان اختلاف کا شمرہ اور نتیجہ مسئلہ تجزی

میں ظاہر ہو گا کیا تجزیہ تعلیق کو باطل کرتی ہے یا نہیں، ہمارے نزدیک باطل کرے گی اور امام زفر گکے نزدیک باطل نہیں کرے گی۔

مسئلہ تجزیہ کی صورت یہ ہے کسی شخص نے اپنی منکوہ سے کہا ان دخلت الدار فانت طالق مثلاً پھر کتنے تین طلاقیں علی الغور دیدیں بعد انقضائے عدت دوسرے شخص سے اس عورت نے نکاح کر لیا اور اسے بھی دلیل کے بعد طلاق دیدی بعد انقضائے عدت شوہر اول سے دوبارہ نکاح کر لیا اس کے بعد وہ عورت گھر میں داخل ہوئی ہمارے نزدیک طلاق واقع نہیں ہو گی اسلئے کہ ہمارے نزدیک تجزیہ نے تعلیق سابق کو باطل کر دیا اور امام زفر گکے نزدیک دخل دار کی وجہ سے طلاق واقع ہو گی اسلئے کہ ان کے نزدیک تعلیق کے وقت انت طالق مجاز آپا یا گیا تھا جیسی حقیقت کا کوئی شایبہ نہیں تھا اسی وجہ سے اس وقت انت طالق کو محل کی ضرورت نہیں تھی بلکہ احتمال حدوث محلیت کافی تھا اور وہ قائم تھا اسلئے کہ مطلقة الشذوذ کے حق میں یہ احتمال موجود ہے کہ عورت اس کی طرف حلال کے بعد لوٹ آئے اور جب نکاح ثانی کے بعد دخل دار پا یا گیا تو گویا کہ اسی وقت شوہر نے انت طالق کہا ہے لہذا طلاق واقع ہو جائے گی۔

اور ہمارے نزدیک جبکہ شوہر کا قول انت طالق تعلیق کے وقت مجاز مشابہ بالحقیقت کے طور پر موجود تھا لہذا اس کے محل کی ضرورت تھی جیسا کہ حقیقت کو محل کی ضرورت ہوتی ہے یعنی انت طالق کو جس طرح محل کی ضرورت ہے بغیر محل بیکار ہے اسی طرح انت طالق ان دخلت الدار کو بھی محل کی ضرورت ہے بغیر محل یہ بھی بیکار ہے اور محل تجزیہ طلاق کی وجہ سے فوت ہو گیا لہذا اسکا قول انت طالق بھی باقی نہیں رہا تو دخل دار کے وقت طلاق کیسے واقع ہو سکتی ہے۔ لان ایسین شرعاً سے احناف کی دلیل کا بیان ہے جسکی تفصیل اور پر گذر چکی ہے۔

**فائدہ** — صار لاماضمن بر البر للحال شبہت الوجوب کی تحریل یہ ہے اسی صار لاماضمن اور بر الطلق والعناد، شبہت الشوت فی الحال (اے قبل فوات البر)

لما میں جو موصول ہے اس سے مراد طلاق اور عناد میں مطلب یہ ہے کہ تعلیق کی صورت میں طلاق اور عناد کے لئے شبہت بر فوت (یعنی حادث ہونے سے قبل ہی پیدا ہو گیا اور فوات بر یعنی حادث ہونے کے بعد تو طلاق اور عناد کا ثبوت یقینی ہو گا)۔

کاملاً مخصوص ماضمن بالقیمت، اس عبارت سے مصروف احناف کے مذہب کی مثال سے تائید ذکر فزار ہے میں یعنی بر اسی طرح ماضمن بالجزاء ہوتی ہے جس طرح کہ شے مخصوص ماضمن بالقیمت ہوتی ہے۔

حال یہ ہے کہ طلب محل میں شے کا مشابہ شے کے قائم مقام ہوتا ہے یعنی جس طرح سب حقیقی کو محل کی ضرورت ہوتی ہے وہ محل سے مستقی نہیں ہو سکتا اسی طرح سب مشابہ بالسبب الحقیقی کو بھی محل کی ضرورت

ہوتی ہے۔ کا مخصوص ببر کے ساتھ متعلق ہے مطلب یہ ہے کہ بر اسی طرح مخصوص بالجز اہل ہوتی ہے جس طرح مخصوص شے مخصوص بالقیمة ہوتی ہے عنصرب میں اصل شے مخصوص عنہ کو واپس کرنی ہوتی ہے اور اگر شے ہلاک ہو جائے اور ذوات الامثال میں سے ہو تو مثل واجب ہوتا ہے اور ذوات القيم میں سے ہو تو قیمت واجب ہوتی ہے لیکن شے مخصوص کے موجود ہونے کی صورت میں بھی ایجاد قیمت کا شے ہوتا ہے کہی وجہ ہے کہ مالک کا عاصب کو شے مخصوص کی قیمت سے بری کرنا جائز ہوتا ہے یہاں تک کہ بری کرنے کے بعد اگر شے مخصوص ہلاک ہو گئی تو عاصب پر ضمان واجب نہیں ہوگا اسی طرح مخصوص کے موجود ہونے کے باوجود مخصوص کی قیمت کی کفالت درست ہے مخصوص کے ہلاک ہونے سے پہلے اگر قیمت کا ثبوت کسی درجہ میں بھی نہ ہوتا تو مذکورہ احکام درست نہ ہوتے جیسا کہ قبل المخصوص ابرار، کفالت و عینہ درست نہیں ہیں۔

بخلاف تعیین الطلاق بالملک، مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے امام زفرز کے قیاس کا جواب دینا چاہیے ہیں، امام زفرز نے تعیین الطلاق بالشرط کو تعیین الطلاق بالملک پر قیاس کیا حالانکہ یہ قیاس مع الفارق ہے امام زفرز کے قیاس کا خلاصہ یہ ہے کہ اگر کوئی شخص اجنبیہ یا اپنی مطلقة الشائست سے کہے ان نجتک فانت طلاق تو اس صورت میں بالاتفاق مسئلہ یہ ہے کہ جب اس عورت سے نکاح کرے گا تو طلاق واقع ہو جائیگی حالانکہ اجنبیہ اور مطلقة الشائست طلاق کا محل نہیں مگر اس کے باوجود طلاق واقع ہو جاتی ہے اسی طرح زیر بحث مسئلہ میں بھی طلاق واقع ہوئی چاہیے۔

امام زفرز کے قیاس کا خلاصہ یہ ہے کہ بقار تعیین بقار محل کی محتاج نہیں ہے جس طرح کہ اگر کوئی شخص اجنبیہ یوں کہے ان نجتک فانت طلاق اور پھر اس سے نکاح کرے تو طلاق واقع ہو جاتی حالانکہ اجنبیہ اور مطلقة الشائست ابتداء ہی سے محل طلاق نہیں ہے جب ابتداء تعیین بدون محل جائز ہے تو بقار تعیین بدون محل بطریق الاولیے جائز ہوگی اسلئے کہ بقار اہل ہوتی ہے ابتداء سے۔

امام زفرز کے قیاس کا جواب — جواب کا خلاصہ یہ ہے کہ امام زفرز کا تعیین بالشرط کو تعیین بالملک پر قیاس کرنا قیاس مع الفارق ہے اسلئے کہ دونوں مسئللوں میں بہت بڑا فرق ہے، تعیین الطلاق بالملک عدم محل کی صورت میں بھی صحیح ہے اسلئے کہ نکاح کہ جس پر طلاق کو معلق کیا ہے دین نجتک فانت طلاق کہہا ہے، وہ نکاح ملک طلاق کے لئے علت کے حکم میں ہے اسلئے کہ ملک طلاق مستفادہ ہے ملک نکاح ہے، یعنی اگر نکاح نہ ہو تو حق طلاق کہاں سے حاصل ہو سکتا ہے لہذا نکاح طلاق کے لئے علت العلة کے درجہ میں ہوگا اسلئے کہ فائل کے قول ان نجتک فانت طلاق میں نکاح علت ہے صحت تعیین کے لئے اور تعیین علت ہے وقوع طلاق کے لئے لہذا نکاح علت ہے وقوع طلاق کے لئے لہذا نکاح کے لئے مشابہ

علت ہونا ثابت ہو گیا اور شبہ علت، علت کے حکم میں ہوتی ہے اور تعیین الحکم بحقیقت العلت حقیقت لیجواب کو باطل کرنی ہے کوئی فائدہ نہ ہونے کی وجہ سے، یعنی اگر حکم کو علت پر متعلق کر دیا جائے تو اس سے کوئی فائدہ نہیں ہوتا کیونکہ وہ بھی حکم کو واجب نہیں کر سکتی، مثلاً اگر کسی شخص نے اپنے غلام سے کہا ان اعتقاد ک فائض حرتو یہ قول باطل ہے اسلئے کہ حریت کو اس کی علت یعنی اعتقاد پر متعلق کیا ہے لہذا غلام آزاد ہو گا اسی طرح اگر اپنی مسکو حسے کہا ان طلاقتک فائض طلاق واقع نہ ہو گی اسلئے کہ وقوع طلاق کو واقع طلاق پر متعلق کیا ہے اور ایقاض طلاق وقوع طلاق کے لئے علت ہے اور حکم کو اس کی علت پر متعلق کرنے سے کوئی فائدہ نہیں ہوتا۔

فضار ذلک معارض مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے امام زفر رح کے قیاس کا دوسرا جواب دیتا چاہتے ہیں جسکا خلاصہ یہ ہے، ان نکتہ ک فائض طلاق میں دو حیثیتیں ہیں ایک تعیین کی حیثیت ہے اسلئے کہ وقوع طلاق کو نکاح پر متعلق کیا ہے، اس تعیین کی وجہ سے انت طلاق وقوع طلاق کے لئے سبب مجازی ہے اسلئے کہ اگر تعیین ہوتی تو انت طلاق سبب حقیقی ہوتا اور سبب مجازی وجود شرط کے وقت وجود محل کا تقاضہ کرتا ہے اور دوسری حیثیت شرط نکاح کا علت کے حکم میں ہونا ہے یہ حیثیت عدم محل کا تقاضہ کرتی ہے جب ان نکتہ ک فائض طلاق میں اقتضاء محل اور عدم اقتضاء محل میں تعارض واقع ہو گیا تو تعارض تساقط کی وجہ سے قیام محل کی شرط ختم ہو گئی اور تعیین باقی رہ گئی لہذا جب شرط نکاح پائی جائے کی تو طلاق واقع ہو جائے کی بخلاف تعیین بالشرط کے کہ وہ مشاہد بالسبب الحقیقی ہونے کی وجہ سے محل کا تقاضہ کرتی ہے اور تعیین کے بعد تین طلاقیں تجیز کر دینے کی وجہ سے محل فوت ہو گیا اور ثابت شدہ محل جب فوت ہو جاتا ہے تو دوبارہ تعیین مذکور کے لئے محل نہیں بنتا لہذا قائل کا قول ان دخلت الدار فائض طلاق باطل ہو گیا اور جب انت طلاق ری باطل ہو گیا تو طلاق کہاں سے واقع ہو گی، امام زفر رح اس گھر ای تک نہ پہنچ سکے اور تعیین بالشرط کو تعیین بالملک پر قیاس کر لیا حالانکہ دونوں کے درمیان بون بعید ہے۔

وَأَمَّا الْعُلَّةُ فَهِيَ فِي الشَّرِيعَةِ عِبَارَةٌ عَمَّا يُضَافُ إِلَيْهِ وُجُوبُ الْحَكْمِ إِسْتَدَاعُهُ  
ذلک مِثْلُ الْبَيْعِ لِلْمُلْكِ وَالنِّكَاحِ لِلْحُلْلِ وَالْقَتْلِ لِلْقَصَاصِ وَلَيْسَ مِنْ صِفَاتِ  
الْعُلَّةِ الْحَقِيقِيَّةِ تَقْدِمُهَا عَلَى الْحُكْمِ بِلِ الْوَاجِبِ إِقْتِدَارُهُمَا مَعًا وَذلِكَ  
كَالإِسْتِطَاعَةِ مَعَ الْفِعْلِ عِنْدَنَا فَإِذَا تَرَاهُ الْحُكْمُ لِمَنْ يَأْتِي كَمَا فِي الْبَيْعِ الْمُوْقَدِ  
وَالْبَيْعِ بِشَرْطِ الْمُبَيَّنِ كَمَا عِلَّةٌ إِسْمًا وَمَعْنَى لِلْحُكْمِ وَدَلَالَةٌ كَوْنِهِ عِلَّةً لِكَ  
سَبَبِ إِنَّ الْمَانِعَ إِذَا زُالَ وَعَبَ الْحَكْمُ بِهِ مِنَ الْأَصْلِ حَتَّى يَسْتَعْقِدَ الْمُسْتَرِى

ترجمہ ۴۔ اور بہر حال علت سے مراد شریعت میں وہ ہے کہ جسکی طرف حکم کا وجہ مضاف ہو بلاؤ اسے اور اس کی مثال جیسا کہ نیجہ نک کے لئے اور نکاح حلت کے لئے اور قتل قصاص کے لئے اور علت حقیقی کی صفت نہیں ہے کہ وہ حکم پر مقدم ہو بلکہ واجب علت اور حکم دلوں ایک ساتھ ہونا ہے اور یہ ایسا ہے جیسا کہ استطاعت فعل کے ساتھ ہمارے نزدیک، پس اگر حکم (علت سے) کسی مانع کو وجہ سے موقر ہو جائے جیسا کہ نیجہ موقف اور نیجہ بشرط اخیار میں ہوتا ہے تو وہ اسماً اور معنے علت ہو گی نہ حکما، اور اس علت ہونے اور سبب نہ ہونے کی دلیل یہ ہے کہ جب مانع زائل ہو جائے تو حکم اس کے ذریعہ اول امر، کی ثابت ہو گا اسی نک کہ مشتری نیجہ کا اس کے زفادہ کے ساتھ متحق ہو گا۔

قشریحہ ۴۔ ابتداء فضل میں یہ بات بتائی گئی تھی کہ اول شرعاً سے وجوہیں ثابت ہوتی ہیں مل احکام مل و مانع مل بہ الاحکام، مانع مل بہ الاحکام کے بارے میں فرمایا تھا کہ وہ چار ہیں سبب، علت، شرط، علامت، سبب کے بیان سے فراغت کے بعد اب علت کا بیان فرمائے گیں۔

علت کے لغوی معنے اس عارض کے ہیں کہ جس کے لائق ہونے سے محل کا وصف متغیر ہو جائے جیسا کہ عرض کہ جس کے لائق ہونے کی وجہ سے محل یعنی جسم میں تغیر آ جاتا ہے اور اصطلاح شرعاً میں اس شے کا نام علت ہے جس کی طرف حکم کا وجہ ملاؤ اسے منسوب ہو۔

علت کی تعریف مصنفوں نے ان الفاظ سے کی ہے عمایضاف الیہ وجہ الحکم ابتداء، ایں عمایضاف الیہ بمنزلہ جنس ہے اور وجہ الحکم فضل اول ہے، اس قید سے شرط خارج ہو گئی اسلئے کہ شرط کی جانب وجود حکم مضاف ہوتا ہے نہ کہ وجہ حکم، ابتداء یہ فضل ثالی ہے اس قید سے سبب، علامت اور علة اعلاء خارج ہو گئے اسلئے کہ سبب اور علة العلة کے ذریعہ حکم بالواسطہ ثابت ہوتا ہے حالانکہ علت وہ ہوتی ہے کہ جس کے ذریعہ حکم بلاؤ اسے ثابت ہو اور علامت سے حکم ثابت ہی نہیں ہوتا۔

و ذلک مثل الیجع، مصنفوں نے علت کی تین مثالیں پیش کی ہیں نیجہ علت ہے اثبات بلک کیلئے مل نکاح علت ہے اثبات حلت کے لئے اور قتل علت ہے قصاص کے لئے۔

ذکورہ تینوں جیزیری بلاؤ اسے بغیر تاخیر زمانی کے ثابت ہوئی ہیں یعنی جب علت کا وجود ہوتا ہے تو بلا تاخیر اس کا حکم ثابت ہو جاتا ہے مثلاً جب نکاح ہو گی تو بلا تاخیر حلت ثابت ہو گئی علی ہذا القیاس، علت شریعہ میں کمال تین اوصاف کے پائے جانے سے ہوتا ہے مل اس کے اعتبار سے علت ہو یعنی اس علت کی وضاحت کسی خاص حکم کے لئے ہو اور ثبوت حکم کی نسبت بلا واسطہ اسی علت کی طرف ہو مگا معنوی اعتبار سے

علت ہو یعنی ثبوت حکم میں علت کی تاثیر پائی جاتی ہو۔ حکم کے اعتبار سے بھی علت ہو یعنی وجود علت کے ساتھ معاہداتا خیر حکم ثابت ہو۔

جس علت میں اوصاف ثالثہ ذکورہ پائے جائیں وہ علت کاملہ ہو گی اور اگر بعض اوصاف پائے جائیں تو بعض علت قاصرہ کہلاتے گی، پہلے وصف کے اعتبار سے اس علت کو علت حکماً کہیں گے، اوصاف ثالثہ کے اعتبار سے علت منتهی کہیں گے اور تیسرا وصف کے اعتبار سے علت حکماً اور دوسرے وصف کے اعتبار سے علت مختصر کہیں گے، اسی ترتیب سے علت اسماً و معناً و حکماً میں فقط مختصر حکماً فقط اسماً و معناً لا حکماً۔ اسماً و حکماً لا معناً۔ معناً و حکماً لا اسماً، ہر ایک کی تفصیل میں امثلہ آئندہ آئہ ہی ہے۔

علت حیثیتیہ کی صفت یہ نہیں ہے کہ وہ حکم پر مقدم ہو بلکہ جو بات ضروری ہے وہ یہ ہے کہ علت اور حکم دونوں ساتھ پائے جائیں مثلاً قدرت علی الفعل فعل کے ساتھ، اہل سنت والجماعت کا بھی مذہب یہی البتہ معززہ قدرت علی الفعل کو فعل سے مقدم اور ساتھ مانتے ہیں۔

استطاعت وہ عرض ہے جو افعال کی علت ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے ہر جو ان کے اندر پیدا فرمایا ہے جس سے جو ان اپنے افعال اختیار یہ کرتا ہے، جیسا کہ اور معلوم ہوا کہ استطاعت اور فعل دونوں ساتھ ہوتے ہیں البتہ آلات اور اسباب کی سلامتی قدرت علی الفعل سے مقدم ہوئی ہے، جب استطاعت کا عرض ہونا معلوم ہو گیا اور اعراض کی بقا بغير محل کے محل ہے لہذا اگر استطاعت کو قبل الفعل مانتے ہیں تو فعل کا وقوع بغیر استطاعت لازم آئے گا حالانکہ یہ خلاف اصل ہے،

معززہ کی جانب سے تکلیف مالا ی طلاق کا اعتراض لازم آتا ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ تکلیف کا مدار صحت آلات پر ہے۔

علت اپنے معلول پر حسب الذات مقدم ہوئی ہے ایسیں کسی کا اختلاف نہیں ہے اس کو تقدم ذاتی کہتے ہیں اور علت عقلیہ تامہ کے اپنے معلول کے ساتھ اقتران زمانی میں بھی کسی کو اختلاف نہیں ہے تاکہ تخلف الحکم عن الحلة لازم نہ آئے مثلاً حرکت اصحاب اور حرکت قلم میں تخلف نہیں ہو سکتا البتہ علی شریعہ کے بارے میں اختلاف ہے محققین علی شریعہ کے لئے بھی علی عقلیہ کے مانند مختار نہ زمانی کو ضروری سمجھتے ہیں اور علت شریعہ کا تخلف حکم سے جائز نہیں سمجھتے۔

محققین کا استدلال یہ ہے کہ اگر علت شریعہ اور اس کے حکم کے درمیان تخلف جائز ہو تو ثبوت علت سے ثبوت حکم پر استدلال صحیح نہیں ہو گا اور اس سے علی کو احکام کے لئے وضع کرنے کی شارع کی غرض فوت ہو جائے گی البتہ ہمارے بعض مشارع مثلاً ابو بکر اور محمد ابن فضیل و عیزہ علت عقلیہ اور

شرعیہ میں فرق کرتے ہیں اس طرح کہ علت عقلیہ میں علت سے معلوم کا تخلف جائز نہیں ہے اور علت شرعیہ کے حکم شرعی کا تخلف جائز ہے۔

وادا اترال خ الحکم مانع، مصنف علیہ الرحمہ علت کی اقوال بعد کو مع امثلہ بیان کرنا چاہتے ہیں علت کامل کی جس کو علت حقیقی بھی کہتے ہیں تین مثالیں اور یہ گذر چکی ہیں یعنی بیح مطلق، نکاح، قصاص، یہاں سے پانچویں قسم یعنی علت اسماً و معنیاً لاحکمنا کی مثال دیتے ہوئے فرماتے ہیں جیسا کہ بیح موقوف اور بیح بشرط اخیار بیح موقوف کو بیح فضولی بھی کہتے ہیں اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ کوئی شخص کسی چیز کو مالک کی اجازت کے بغیر فرودخت کر دے تو یہ بیح مالک کی اجازت پر موقوف رہے گی جب تک مالک اجازت نہ دے مشریق کی ملکیت بیح میں ثابت نہیں ہوگی گویا کہ بیح کا جو حکم ہے بثوت ملک وہ موقر ہے گا البتہ دو وصف اسیں موجود ہیں علت اسماً اور علت معنی، علت اسماً تو اسليے کہ بیح کی وضاحت ہی اثبات ملک کے لئے ہے اور ملک بیح کی طرف مضان بھی ہے اور علت معنی اسلئے ہے کہ بیح اثبات ملک میں موقر ہے مگرچہ بیح موقوف ہونے کی وجہ سے حکم موقر ہے اسلئے علت حکمنا نہیں ہے، بیح بشرط اخیار بھی قسم ثانی کی مثال ہے خیار خواہ مشریق کا ہر یا باائع کا یاد و لون کا، بہر حال خیار شرط کی وجہ سے مشریق کی ملکیت ثابت نہیں ہوتی، گویا کہ خیار شرط کے ختم ہونے تک بیح کا ثبوت موقر ہے گا، اس سے معلوم ہو اک بیح بشرط اخیار اثبات ملک کے لئے حکمنا علت نہیں ہے البتہ اسماً اور معنیاً علت ہونا اول مثال کے مانند ظاہر ہے۔

و دلائل کو نہ علٹ لاسپیا، مصنف حواس عبارت سے ایک سوال کا جواب دینا چاہتے ہیں۔

سوال — بیح موقوف اور بیح بشرط میں جب حکم علت سے موقر ہوتا ہے تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ دونوں قسم کی بیح اثبات ملک کے لئے علت نہیں ہیں بلکہ سبب ہیں پونکہ سبب، کی میں حکم موقر ہوتا ہے نہ کہ علت ہیں؟

جواب — حکم بھی کبھی اپنی علت سے کی مانع کی وجہ سے متاخر ہو جاتی ہے مثلاً شہر رمضان و جوب حوم کے لئے علت ہے مگر حکم (وجوب حوم) مسافر کے عتی میں متاخر ہے الی اور اک عدۃ میں ایام آخر، بیح بشرط اخیار کی صورت میں اصل بیح صحیح ہے البتہ مانع (خیار) کی وجہ سے حکم متاخر ہو گیا ہے بیح موقوف اور بیح بشرط اخیار کے علت ہونے اور سبب نہ ہونے کی دلیل یہ ہے کہ جب مانع زائل ہو جاتا ہے تو حکم ابتداء امر سے ثابت ہوتا ہے اگر سبب ہوتا تو حکم ابتداء امر سے نہیں بلکہ مانع کے زوال کے وقت سے ثابت ہوتا، تھی وجہ ہے کہ اگر مشریق نے خیار شرط کے ساتھ مثلاً بکری خریدی اور خیار شرط کے ایام میں بکری نے بکری دیدیا تو پچھے بھی مشریق کا ہوگا اسی طرح ایام خیار میں جو احتفاظ بھی بیح میں ہو گا وہ مشریق کا ہوگا اگر بیح موقوف و عیزہ اثبات حکم کیلئے سبب ہوتی تو زوال اور مقدار مشریق نہ ہوتا۔

وَكَذَلِكَ عَقْدُ الْأَجَارَةِ عِلْتَهُ اسْمًا وَعَنْ لِحْكَمَاءِ وَلِهَذَا صَحَّ تَعْجِيلُ الْأَجْرَةِ الْكِتَابِ  
يُشَبِّهُ الْأَسْبَابَ لِمَا فِيهِ مِنْ مَعْنَى الْإِضَافَةِ تِيْحَقُّ لِاَسْتِنَدِ حَكْمَهُ وَكَذَلِكَ كُلُّ  
إِيجَابٍ مُضَافٍ إِلَى وَقْتِ عِلْتَهُ اسْمًا وَعَنْ لِحْكَمَاءِ الْكِتَابِ يُشَبِّهُ الْأَسْبَابَ وَكَذَلِكَ  
يُضَافُ الرِّزْكُوَةُ فِي أَوَّلِ الْحَوْلِ عِلْتَهُ اسْمًا لِلَّاتِنَةِ وَضَرَلَةِ وَعَنْ لِلِّكْوَمِنِيِّ مُؤَشِّلًا فِي  
حَكْمَهُ لِأَنَّ الْعِنَاءَ يُوحِيُّ الْمُوَاسَأَةَ الْكِتَابِ حُمَّلَ عِلْتَهُ بِصِفَةِ النِّسَاءِ فَلَمَّا تَرَاهُ  
حَكْمَهُ أَشَبَّهَ الْأَسْبَابَ الْأَقْرَبِيِّ أَمْتَهُ أَسْتِمَاتَرَاهُ إِلَى مَالِيَّيْنِ مَعَادِثِيِّهِ وَإِلَى مَا  
هُوَشَبِيَّهُ الْعُلَلَ وَلَمَّا كَانَ مُتَرَاهِيَّا إِلَى وَصْفِ الْأَيْسَتَقْلُلِ يُنَفِّسُهُ أَشَبَّهَ الْعُلَلَ وَكَانَ  
هُذِهِ الْإِشْبَهَةُ غَالِبًا لِلَّاتِ النِّصَابَ أَصْلُهُ وَالنِّسَاءَ وَصَفْهُ

**ترجمہ:** اور ایسے ہی عقد اجارہ علت ہے اسما اور معنے لا حکماء اور اسکی وجہ سے اجرت کی تعجیل صحیح ہے لیکن عقد اجارہ اسباب کے مشابہ ہے اس لئے کہ اجارہ میں مستقبل کی جانب اضافت کے معنے میں بہاں تک کہ عقد اجارہ کا حکم وجود علت کی جانب مستند نہ ہوگا اور اسی طرح ہر وہ ایجاد بجوقت کی جانب مضاف ہو اسکم و معنے کے اعتبار سے علت ہے نہ کہ حکم کے اعتبار سے، لیکن وہ اسباب کے مشابہ ہے اور ایسا ہی زکوٰۃ کا نصاب سال کے شروع میں اسما علت ہے اس لئے کہ نصاب ایجاد بزکوٰۃ کے لئے موصوع ہے اور معنے علت ہے نصاب کے موثر ہونے کی وجہ سے وجہ بزکوٰۃ کے حکم میں اس لئے کہ غدار فقراء کی عنخواری کو واجب کرتا ہے لیکن نصاب کو صفت ناکے ساتھ (کامل) علت قرار دیا گیا ہے پس جب نصاب کا حکم موخر ہو گیا تو نصاب اسما کے مشابہ ہو گیا، کیا آپ نہیں دیکھتے کہ حکم نصاب اسکی چیز تک موخر ہے جو نصاب سے پیدا ہونے والی نہیں ہے اور اسکی چیز تک موخر ہے جو علل کے مشابہ ہے اور جیکہ حکم ایسے وصف تک موخر ہو جو مستقل بنفسہ نہیں ہے تو نصاب علل کے مشابہ ہو گیا اور یہ مشابہت قوی ہے اس لئے کہ نصاب اصل ہے اور نما و صفت ہے۔

**تشرییح:** مصنف حنفی علت اسما و معنیا لا حکماء کی چار مثالیں پیش کی ہیں ایک کا بیان اور گذرا ہے یہ دوسری مثال ہے، عقد اجارہ ملک منافع کی علت ہے یعنے اگر کسی چیز کو اجرت پر لے لیا جائے تو اس کے نفع حاصل کرنا جائز ہو جاتا ہے، جس طرح عقد نیت اثبات ملک کی علت ہے اسی طرح عقد اجارہ اثبات ملک منافع کی علت ہے مگر یہ علت اسما و معنے ہے حکماء نہیں ہے، اسما تو اس لئے ہے کہ اجارہ کی وضعن، اسی اجرت پر لے ہوئی چیز سے نفع حاصل کرنے کے لئے ہے اور حکم کی اضافت کبھی اجارہ کی طرف ہو لتی ہے اور معنیا اس لئے ہے کہ عقد اجارہ ملک منافع ثابت کرنے میں موثر ہے ہی کہ وجہ ہے کہ قبل اعلیٰ

اجرت کی اداگی جائز ہے، عقد اجارہ اثبات ملک منافع کے لئے حکما علت سہیں ہے اسلئے کہ حکما علت کیلئے یہ ضروری ہے کہ ج علت مسحود ہو تو حکم پناہی خرمو جود ہو اور عقد اجارہ میں یہ ضروری نہیں ہے بلکہ بعض اوقات علت موجود ہوتی ہے مگر اس کا حکم مسحور ہوتا ہے مثلاً کوئی شخص عقد اجارہ شعبان میں کرے مگر اجارہ کی ابتداء رمضان سے کرے تو یہ درست ہے مثلاً کوئی شخص شعبان میں کہے اجرت کم لہذا الدار میں مدة رمضان تو اجارہ رمضان سے ہو گا نہ شعبان سے عقد اجارہ میں حکم کا تحقیق فی الغور نہیں ہو لے اور ہو کبھی نہیں سکتا اسلئے کہ منافع فی الوقت مسحود میں وہ تو شیئاً فشیئاً موجود ہوتے رہتے ہیں مثلاً اگر سایکل ایک گھنٹ کے لئے اجرت پر لی تو لیتے ہی منافع حاصل نہیں ہو جاتے بلکہ تھوڑے تھوڑے ایک گھنٹے میں حاصل ہوتے ہیں اسی کو حکم کا مسحور ہونا کہتے ہیں بہر حال اجارہ کے اسما اور معا علت ہونے کی وجہ سے اجرت قبل وقت لینا جائز ہے جیسا کہ ریلوے اور بسوں میں اجرت پہلے ہی لے جاتی ہے حالانکہ منافع شیئاً فشیئاً بعد میں حاصل ہوتے ہیں اور یہ اجرت کا قبل الوقت لے لینا ایسا ہی ہے جیسا کہ زکوٰۃ عولان حوال سے قبل ہی ادا کر دی جائے۔

سوال — مصنف جنے علت اسما و معا لاحکما کی دو مثالیں کیوں پیش کی ہیں ایں کیا مصلحت ہے؟  
 جواب — پہلی مثال جو کہ یعنی موقوف اور بشرط اخیار کی ہے اور دوسری عقد اجارہ کی یہ دونوں مثالیں اگرچہ علت اسما و معا لاحکما ہونے میں مشترک ہیں مگر دونوں میں قدرے فرق ہے وہ یہ کہ عقد اجارہ علت مشابہ بالا سباب ہے اور پہلی دونوں بیوں مخصوص علت میں مشابہ بالا سباب نہیں ہیں، سبب اور اس کے حکم میں تخلی زمانی ہوتا ہے یعنی سبب کے حکم کا بالغور ثابت ہونا ضروری ہے کوئی نہیں ہوتا بلکہ مسحور ہوتا ہے یعنی صورت عقد اجارہ میں کبھی ہے اسلئے کہ اجارہ میں اضافت وقت مستقبل کی طرف ہوتی ہے مثلاً عقد اجارہ کیا شعبان میں اور اجرت کی ابتداء کی رمضان سے جیسے کوئی شخص شعبان میں مکان کرایہ پر لینے کا معاملہ اس طرح کرے کہ کرایہ کی ابتداء رمضان سے ہوگی وقت عقد اجارہ اور اس کے حکم کے درمیان فصل زمانی پایا گی ایک بخلاف یعنی موقوف اور بشرط اخیار کے کوئی حکم وقت علت ہی سے ثابت ہو گا کبھی وجہ ہے کہ اگر خیار شرط کی مدت پیش میں کچھ اضافہ ہوا تو وہ کبھی مشترکی کا ہو گا۔

وکذلک کل ایجاد مضاف ای وقت علت، اقسام سبعة میں سے پانچوں قسم کی یہ تیسری مثال ہے مگر اس کو قاعدة کلیہ کے طور پر بیان کیا ہے یعنی جہاں ایسی صورت ہوگی وہ اسما معا لاحکما علت ہوگی یعنی ہر وہ ایجاد جو زمان مستقبل کی طرف مضاف ہو تو وہ کبھی اسما معا لاحکما علت ہوگی مثلاً انت طلاق غذاء، یا انت حر غذا، ان دونوں مثالوں میں علت طلاق اور علت عناق تکلم کے وقت موجود ہے مگر

ان کا حکم یعنی وقوع طلاق و عتاق موجود نہیں ہے بلکہ اسکا وجود کل آئندہ ہو گا لہذا علت اور حکم کے درمیان فصل زمانی اگری سبب ہوتے کی علامت ہے لہذا یہ دونوں مثالیں بھی علت مشابہ بالسبب ہوں گی۔

وکذلک نصباب زکوٰۃ لہز یعنی جس طرح عقد اجارہ علت اسماً و معنیاً لاحکمہ مشابہ بالسبب ہے اس طرح نصباب زکوٰۃ بھی علت اسماً و معنیاً لاحکمہ مشابہ بالسبب ہے اقسام سبعہ میں سے پانچوں قسم کی یہ چوتھی شان ہے نصباب و جوب زکوٰۃ کے لئے اسماً علت تو اسلئے ہے کہ نصباب و جوب زکوٰۃ ہی کیلئے شرعاً موصوع ہے اور زکوٰۃ کی اضافت نصباب کی طرف ہوتی ہے کما یقان نصباب زکوٰۃ الابل، مادر معنی علت اسلئے ہے کہ نصباب و جوب زکوٰۃ میں موثر ہے اسلئے کہ غنا احسان کے افقیہ کو واجب کرتا ہے اور غنا (مالداری) کا مدار شرعاً نصباب پر ہے یعنی شریعت کی نظر میں وہ شخص عنی ہے جو مالک نصباب ہو لیکن نصباب صفت نہیں و جب سے علت ہے اور نہ کے قائم مقام حوالان حول ہے جیسا کہ سفر کو مشقت کے قائم مقام قرار دیدیا گیا ہے حدیث میں دارد ہوا ہے، لازکوٰۃ فی مال حتّی بحول علیہ الاحوال۔ جب و جوب زکوٰۃ حوالان حول ہمکے لئے موخر ہو گیا تو نصباب، علت مشابہ بالسبب لاحکمہ ہو گیا، اگر و جوب زکوٰۃ حوالان حول نہ کم موخر ہوتا تو نصباب علت حقیقیہ غیر مشابہ بالسبب ہوتا اور اگر صفت نہ حکم کے لئے علت حقیقیہ ہوتی تو نصباب سبب شخص ہوتا۔

الآخرے اندھرے نصباب کی سبب کے ساتھ مشابہت کی تائید ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ حکم (وجوب زکوٰۃ) کا تعلق نہیں ہے اور نہ کو کا تعلق نصباب سے نہیں ہے لہذا حکم کا تعلق نصباب سے نہیں ہو گا، نہیں و دو قسمیں ہیں حقیقی اور حکمی، پھر حقیقی کی دو قسمیں ہیں اول نفس شے میں نہ کو (اضافہ) جیسے سائکر جانوروں میں لبکن، نسل میں، صوف و عینہ کا اضافہ دو می تجارت کی وجہ سے نفس مال میں اضافہ اور نہ حکمی جیسا کہ حوالان حول کو حکمہ اضافہ مان لیا گیا ہے، نامے حقیقی اور حکمی دونوں کا تعلق نصباب سے نہیں ہے بلکہ نامے حقیقی کا تعلق سائکر ہونے سے ہے اور نامے حکمی جس کا قائم مقام حوالان حول ہے لوگوں کی رعبت اور طلب پر ہے، جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ نامہ حادث بالنصباب نہیں ہے اور حکم کا تعلق نامے ہے تو یہ بات بھی ثابت ہو گئی کہ حکم کا تعلق نصباب سے نہیں ہے اور جب نصباب سے حکم کا عدم تعلق ثابت ہو گیا تو حکم اور نصباب کے درمیان انفصال موکد ہو گیا اسلئے کہ علت کے لاحکمہ ہونے کے لئے نصباب سے حکم کا موخر ہونا ضروری ہے۔

سوال — ری بالہم یہ زخمی کرنے کا ذریعہ ہے مگر بواسطہ وصول ای المرمی ایہ مطلب یہ ہے کہ تیر زخمی جب ہی کرے گا کہ جب جس کو تیر مار رہا ہے اس نہک تیر کی رسائی اور لغزوہ ہو جیسا کہ نصباب سے

حکم ثابت ہونے کا ذریعہ نہ ہے لہذا جس طرح نصباب علت مشابہ بالسبب ہے نہ کہ علت حقیقیہ اسی طرح ری بالہم بھی علت مشابہ بالسبب ہوئی چاہیئے نہ کہ علت حقیقیہ حالانکہ ری مجروح کرنے کیلئے علت حقیقیہ ہے؟ جواب — نصباب اور ری کے واسطوں میں فرق ہے نصباب کا واسطہ جو کہ نہ ہے نصباب سے حادث (پیدا شدہ) نہیں ہے بخلاف ری کے واسطہ کے جو کہ وصول اور نفوذ ہے ری ایسی سے حادث (پیدا شدہ) ہے لہذا نصباب علت مشابہ بالسبب ہے اور ری علت حقیقیہ ہے۔

وائے ماہو شیہ بالعلل، نصباب کے مشابہ بالسبب ہونے کی یہ دوسرے طریقے سے توضیح ہے اسکا حاصل یہ ہے کہ نصباب کا حکم نہ کی طرف متوخر ہے یعنی جب تک نصباب میں نہار نہیں ہو گا زکوٰۃ واجب نہیں ہو گی اور نہار مشابہ بالعلت ہے نہ کہ علت حقیقیہ، اگر نہار علت حقیقیہ ہوتا تو نصباب سبب حقیقی ہوتا جیسا کہ دلالۃ السارق میں گذر چکا ہے، نہما مشابہ بالعلت اسلئے ہے کہ اصل علت نصباب ہے اور نصباب فقراء کے ساتھ ہمدردی کا ذریعہ ہے یعنی کوئی غنی، ہی فقراء کے ساتھ ہمدردی کر سکتا ہے اور اس ہمدردی میں نہایکوجہ سے اضافہ ہوتا ہے لہذا جو کام نصباب سے ہوتا ہے اسی کام کو نہار کی وجہ سے تقویت حاصل ہوتی ہے لہذا نہار مشابہ علت ہو گا نہ کہ اصل علت۔

قاعدہ — اگر واسطہ علت حقیقیہ ہو تو اول سبب حقیقی ہو گا، زیر بحث مسئلہ میں نصباب اول ہے اور نہار واسطہ ہے اور حکم ثابت ہے جیسا کہ دلالۃ سارق میں فعل سارق جو کہ دلالۃ اور سرقہ کا واسطہ ہے سرقہ کی علت حقیقیہ ہے لہذا دلالۃ سبب حقیقی ہو گا اور اگر واسطہ نہ علت حقیقیہ ہو اور نہ مشابہ بالعلت تو اول علت حقیقیہ ہوتا ہے جیسا کہ قاتل کا بھی کو تلوار سے عذاقتل کر دینا ایسی قاتل علت حقیقیہ ہے اسلئے کہ تلوار جو کہ واسطہ ہے نہ علت حقیقیہ ہے اور نہ مشابہ بالعلت ہے اور اگر واسطہ علت حقیقیہ تو نہ ہو مگر مشابہ علت ہو جیسا کہ نہ نصباب میں مشابہ علت ہے چونکہ اصل علت نصباب ہے تو اول (نصباب) مشابہ علت ہو گا۔

یہ جانتا ہزوری ہے کہ جب واسطہ مشابہ علت ہوتا ہے جیسا کہ نہ مشابہ علت ہے تو اول (نصباب) میں دو احتمال ہوتے ہیں مایہ کہ علت مشابہ سبب ہو و ۲ سبب مشابہ علت ہو۔ زیر بحث مسئلہ میں نہار واسطہ مشابہ علت ہے جیسا کہ اور پر گذر چکا ہے۔

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے وہ یہ کہ جب واسطہ مشابہ علت ہوتا ہے تو اول میں دو احتمال ہوتے ہیں علت مشابہ سبب اور سبب مشابہ علت حالانکہ اپنے نصباب کو علت مشابہ سبب کہتے ہیں اس کا بر عکس کیوں نہیں کہتے؟

جواب — نصباب جس طرح مشابہ بالسبب ہے مشابہ بالعلت بھی ہے اسلئے کہ اگر نصباب کا حکم وجوب کو

متراخی نہ ہوتا تو نصباب علت حقیقیہ ہوتا اور اگر نصباب کا حکم علت حقیقیہ کی جانب متراخی ہوتا تو نصباب سبب حقیقی ہوتا اور اگر نصباب کا حکم ایسے وصف کی جانب متاخر ہو جو مشابہ علت ہو تو نصباب مشابہ علت بھی ہو گا اور مشابہ سبب بھی جیسا کہ زیرِ بحث مسئلہ میں نصباب کا حکم (وجوب زکوٰۃ) نام کی جانب متاخر ہے نہار کا مشابہ علت ہونا اسی میں معلوم ہو چکا ہے نصباب کی مشابہت اگرچہ علت اور سبب دونوں کے ساتھ ہے مگر علت کے ساتھ مشابہت باعتبار اصل اور ذات کے ہے جو کہ قوی ہے اور سبب کے ساتھ مشابہت باعتبار وصف کے ہے جو کہ ضعیف ہے کیونکہ وصف اصل کے تابع ہونے کی وجہ سے ضعیف ہوتا ہے لہذا ذات کے اعتبار سے مشابہت کو قوی ہونے کی وجہ سے وصف کے اعتبار سے مشابہت پر ترجیح دی جائیں لہذا نصباب، علت مشابہ بالسبب کہلائے گا نہ کہ سبب مشابہ بالعلة ورنہ تو ضعیف کی قوی پر ترجیح لازم اکے گی مصنف رح کے قول وکان لہذا الشہرہ غالباً لان النصباب اصل والنہار وصف کا مہمی مطلب ہے۔

وَمِنْ حَكْمِهِ أَنَّهُ لَا يَظْهِرُ وَجْبُ الرِّكْوَةِ فِي أَوَّلِ الْحَوْلِ قَطْعاً بِخِلَافِ مَا ذُكِرَ فِي نَاسِ  
البَّيْوَعِ وَلَمَّا أَشْبَهَ الْعِلَّةِ وَكَانَ ذَلِكَ أَصْلًا كَانَ الْوُجُوبُ ثَابِتًا مِنَ الْأَصْلِ فِي  
الْمُتَقْدِرِ بِحَقِّ صَحَّةِ التَّعْجِيلِ لِلْكِبَرِ يَصِيرُ زِكْوَةً بَعْدَ الْحَوْلِ وَكَذَلِكَ مَرْضُ الْمَوْتِ  
عَلَيْهِ لِتَغْيِيرِ الْحَكَامِ إِسْمًا وَمَعْنَى إِلَّا أَنَّ حَكْمَهُ يَثْبُتُ بِهِ بِوَصْفِ الاتِّصَالِ  
بِالْمَوْتِ فَإِنَّ النَّصَابَ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ وَهُوَ عَلَيْهِ فِي الْحَقِيقَةِ وَهَذَا أَشَبَّهُ  
بِالْعِلَّةِ مِنَ النَّصَابِ وَكَذَلِكَ شَرَاعُ الْقَرِيبِ عَلَيْهِ لِلْعُقْنِ لِكُنْ بِوَاسِطَتِهِ هِيَ مِنْ فَوْجِيَاتِ  
الشَّرِّيِّ وَهُوَ الْمِلْكُ فَكَانَ عَلَيْهِ يُشَبِّهُ السَّبَبَ كَالرَّفِيْ،

ترجمہ:- اور نصباب کا حکم یہ ہے کہ اول حول میں زکوٰۃ کا وجب ہر گز ظاہر ہیں ہو گا بخلاف ان پیوں کے کہ جن کا ذکر ہم کرچکے ہیں اور جبکہ نصباب علل کے مشابہ ہو گیا اور ہمیں دلل کے ساتھ مشابہت اصل ہے تو تقدیر شری کے اعتبار سے وجب زکوٰۃ اصل ہی سے ثابت ہو گا یہاں تک کہ تعجیل صحیح ہو گی لیکن یہ (محل) حول کے بعد ہی زکوٰۃ شمار ہو گا اور ایسے ہی مرض الموت تعجیل حکما کی سماں اور ممتنع علت ہے مگر مرض الموت کا حکم الموت کے ساتھ اتصال کے وصف سے ثابت ہو گا تو اس وجہ سے مرض الموت اسباب کے مشابہ ہو گیا اور یہ مرض الموت حقیقت میں علت ہے اور علت کے زیادہ مشابہ ہے بہ نسبت نصباب کے، اور ایسے ہی شرائی قریب عتنی کی علت ہے لیکن اس

واسطہ کی وجہ سے جو شر ام کے مقتضیات میں ہے اور وہ مقتضی اشرا ملک ہے یہ (شراہ قریب) ایسی علت ہے جو سبب کے مشابہ ہے جیسے ری (اتیر پھینکنا) تشریع ہے۔ اور پر بتایا جا چکا ہے کہ نصاب قبل الحول امام مالک رح کے نزدیک وجوب زکوٰۃ کی علت ہی نہیں ہے اور امام شافعی رح کے نزدیک علت تامہ ہے اور احناف کے نزدیک علت مشابہ بالسبب ہے اسلئے کہ نصاب کا حکم نامارپائے جانے تک مورخ ہے اور نامار کی مدت حوالان حوال ہے لہذا یہ ممکن نہیں ہے کہ سال پورا ہونے سے پہلے ہی ابتداء سال میں زکوٰۃ واجب ہو جائے اسلئے کہ نصاب صفت نامار کے ساتھ متصف ہو کر علت ہے اور یہ قاعدہ ہے کہ علت موصوفہ بغیر و صرف کے عمل نہیں کر سکتی، اس کی مزید تفصیل اور گذرا جھکی ہے۔

کذکہ مرض الموت لذ علت مشابہ بالسبب کی یہ پانچویں مثال ہے مرض الموت بھی تغیر احکام کیلئے اسماً معنے لا حکماً علت ہے، اسماً تو اسلئے کہ شارع نے مرض الموت کو تغیر احکام کے لئے وضع کیا ہے مرضیں کو حالت صحبت میں اپنے مال میں مطلقاً تصرف کرنے کی اجازت بھی مگر حالت مرض میں شارع نے شلث مال سے زیادہ میں تصرف کرنے پر باندی لگادی گویا کہ احکام متغیر ہو گئے اور معاً اسلئے علت ہے کہ مرض الموت مرضیں کو تصریفات سے منع کرنے میں مورث ہے مرض الموت چونکہ حکماً علت نہیں ہے اسکی طرف مصروف ہونے پرے قول الا ان حکمہ ثابت ہے بوصوف الاتصال بالموت سے اشارہ کیا ہے، مرض الموت کا حکم جو کہ تصرف پر باندی ہے اور وہ امر آخر پر موقوف ہے اور وہ امر آخر الموت ہے لہذا مرض الموت علت مشابہ بالسبب ہو گا جس طرح نصاب کا حکم (وجوب زکوٰۃ) امر آخر یعنی نامار پر موقوف ہونے کی وجہ سے علت مشابہ سبب ہے اسکی طرح مرض الموت کے حکم کے موت پر موقوف ہونے کی وجہ سے مرض الموت بھی علت مشابہ بالسبب ہے۔

وہ علت فی الحقيقة، اسکا مطلب یہ نہیں ہے کہ مرض علت حقيقة کا ملہ ہے اسلئے کہ علت حقيقة وہ ہوتی ہے جس کے اندر اوصاف شلثہ یعنی اسماً معنے حکماً پائے جائیں اور مرض کے اندر صرف پہلے دو پائے جاتے، میں بلکہ مصف کا مقصد اسیات پر تنبیہ کرنا ہے کہ مرض احکام کے لئے سبب نہیں ہے بلکہ درحقیقت علت ہے البتہ چونکہ مرض الموت کا حکم جو کہ جر عن التصرف ہے الاتصال بالموت تک کے لئے مورث ہوتا ہے اسلئے مرض مشابہ بالسبب ہو گیا اور ز تو فی الحقيقة مرض الموت علت ہی ہے جبکہ موت نہ مورث ہونے کی ایک صورت مثلاً یہ ہے کہ اگر کسی مرضیں نے اپنا تام مال ہبہ کر دیا اور موہوب لذ کو پر دبھی کر دیا تو یہ مال فی الحال موہوب لذ کی ملکیت ہو گا اسلئے کہ مرض اگرچہ منع عن التصریفات کی علت ہے مگر مانع نہ تب، ہی ہو گا کہ جب مرض الموت مغضنی اے الموت ہو جائے پس اگر

مریض کل ماں ہر بہر کرنے کے بعد مر گیا تو علت منع یعنی مرض متصل بالموت ہونے کی وجہ سے تمام ہو گئی لہذا امکت ہے جو ماں زائد ہے وہ مورب لئے واپس لیا جائے گا اور اگر مریض تند رست ہو گیا تو اسکا تصریف نافذ ہو گا اسلئے کہ علت تمام نہیں ہوئی۔

وہذا اشہب بالخلل من النصاب، مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت میں نصاب اور مرض الموت میں موازنہ کر کے یہ بتانا چاہتے ہیں کہ ان دونوں میں علت کے ساتھ زیادہ مشابہ کون ہے، فرماتے ہیں کہ مرض بہ نسبت نصاب کے علت سے زیادہ مشابہ ہے اسلئے کہ وصف اتصال یعنی موت کی جگہ طرف احکام موخر ہیں وہ وصف مرض کی کامی سے پیدا ہوا ہے اسلئے کہ آلام جو موصیل اے الموت ہوتے ہیں وہ مرض ہی کیوں ہے پیدا ہوتے ہیں، مطلب یہ کہ مرض سے آلام و اوجاع پیدا ہوتے ہیں اور آلام و اوجاع موت کی علت ہوتے ہیں لہذا مرض موت کی علة العلة ہوا، بخلاف نصاب کے کہ نار نصاب سے پیدا نہیں ہوتا بلکہ یا تو چراگا ہوں میں جانوروں کو چرانے یا لوگوں کی رغبت زیادہ ہوئی وجہ سے پیدا ہوتا ہے۔

وکذلک شرار القرب علة للعنق لز علت مشابہ بالسبب اسما و معنی لاحکمہ کی یہ چھٹی مثال ہے، فرمایا کہ نصاب و مرض و عیزہ کے مانندیہ بھی علت مشابہ بالسبب کی مثال ہے شرار قرب عشق کے لئے تو اسلئے ہے کہ شرار ملک کی علت ہے اور ملک عشق کی علت ہے لقولہ علیہ السلام من ملک ذا جسم محروم من عشق علیہ، لہذا شرار عشق کے لئے علة العلة ہونے کی وجہ سے علت ہے مگر شرار کا عشق کے لئے علت ہونا یہ بواسطہ ملک ہے جو کہ شرار کا مقتضی ہے لہذا اس اعتبار سے مشابہ بالسبب ہے اسلئے کہ علت اور حکم کے درمیان جب فصل ہوتا ہے تو وہ علت مشابہ بالسبب ہوتی ہے۔

اس کی مثال قتل بالرمی ہے زنی بالہم قتل کی علت ہے اور روح خارج کرنے میں موثر ہے اس اعتبر سے رمی قتل کی علت ہے مگر قتل کی علت بواسطہ وحشی و غوڑنے البدن ہے یعنی تیر فضناہ، یہ گذرتا ہوا میں ایسے کے بدن سک پہنچنے اور اس کے بدن میں نفوذ کرے تے جاکر قتل ہو گا محض تیر چلانے سے قتل نہیں ہوتا، یہی وجہ ہے کہ محض تیر چلانے سے قصاص واجب نہیں ہوتا بلکہ تیر نفوذ کر کے قتل بھی کر دے تب قصاص واجب ہوتا ہے لہذا رمی بالہم یہ قتل کے لئے علت مشابہ سبب ہے اسی طرح شرار قرب عشق کے لئے علت مشابہ سبب ہے اور ان دونوں علتوں میں علة العلة کے معنی بھی پائے جاتے ہیں، سوال مصنف علیہ الرحمہ نے شرار قرب کی مثال میں لاحکمہ کی صراحت نہیں کی حالانکہ علت مشابہ بالسبب کی سابقہ تمام مثالوں میں اس کی تشریح فرمائی ہے اسکی کیا وجہ ہے؟

جواب بنظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ اسکی تینوں اوصاف یعنی اضافت، تاثیر، مقارنہ

پائے جاتے ہیں، اضافت اور تاثیر کے معنے تو ظاہر ہیں اور مقارنہ اسلئے ہے کہ شرار کے متصل بلا توقف عقق ثابت ہو جاتا ہے جو کہ حکما ہونے کی علامت ہے اسی احتمال کی وجہے مصنف نے لا حکما کی صراحت نہیں کی مگر چونکہ عقق اور شرار کے درمیان ملک کا واسطہ بھی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ شرار عقق کے لئے حکما علت نہیں ہے۔

مگر صحیح بات ہی ہے کہ شرار قریب علت اسماء و معنی لا حکما ہی کی مثال ہے اسے کہ شرار قریب اگر خiar شرط کے ساتھ ہو تو شرار اور عقق کے درمیان فصل زمانی واقع ہو جائیگا جو کہ حکما علت ہونو نے کی علامت ہے اور صراحت اسلئے نہیں کہ بعض اوقات فصل نہیں بھی ہوتا مثلاً اس صورت میں کہ جب بلا شرط خiar کی ذی رحم محروم کو خریدا ہو۔

یہ بھی ممکن ہے کہ مصنف رحم نے خواہ اسلام کی اتباع کرتے ہوئے علت مثابہ بالسبب کی ایک دوسری قسم بیان کی ہو اور اسکو علت اسماء و معنی لا حکما کے بعد میں ذکر کر دیا ہو اور اسکی مثال علت اسماء و معنی ہو۔

وَإِذَا تَعَلَّمَ الْحَكَمُ بِمَوْصِفَيْنِ مُوْثِرَيْنِ كَانَ لِغَرِّهِمَا وَمُجُودًا عِلْتَهُ حَكَمًا لِأَنَّ الْحَكَمَ يُضَافُ إِلَيْهِ لِرِبْعَانِهِ عَلَى الْأَوَّلِ بِالْوُبُودِ عِنْدَهُ وَمَعْنَى لِأَنَّهُ مُوْثِرٌ فِيهِ وَلِأَوَّلِ شِبْهِهِ الْعَلَى حَتَّى فَلَمَّا أَتَ مَرْفَةَ النَّسَاءِ ثَبَتَ بِالْأَعْدَادِ وَضَفَقَ عِلْتَهُ الرِّجْا لِأَنَّ الرِّبْوَا النِّسَيَةَ شِبْهَةُ الْفُضْلِ فَيَبْثُتُ بِشِبْهِهِ الْعِلْسَةِ وَالسَّفْرُ عِلْتَهُ لِلرُّخْصَةِ إِسَادًا وَمَعْنَى لِأَنَّ حَكَمًا فِيَنَّ الْمُوْثِرِ هِيَ الْمَسْقَةُ لِكِنَّ السَّبَبَ أَقْيَمَ مَقَامَهَا تَسْيِيرًا وَاتَّامَةُ الشَّيْءِ مَقَامَ عَيْدِكَ مُنْوَعَانِ احَدُهُمَا اِتَّامَةُ السَّبَبِ الدَّاعِيِّ مَقَامَ الْمَدْعُوِّ كَمَا فِي السَّفَرِ وَالْمَرْضِ وَالثَّانِي اِتَّامَةُ الدَّلِيلِ مَقَامَ الْمَدْلُولِ كَمَا فِي الْخَبَرِ عَنِ الْمَحْبَبَةِ اِقْيَمَ مَقَامَ الْمَحَبَّةِ فِي قَوْلِهِ إِنْ احْبَبْتَنِ فَنَأَنْتَ طَالِقٌ وَكَمَا فِي الطَّهَرِ اِقْيَمَ الْمَحَاجَةُ فِي إِبَاحَةِ الظَّلَاقِ،

ترجمہ:- اور جب حکم و موثر و صفوں کے ساتھ متعلق ہو تو انیں سے جو وجود کے اعتبارے بعد میں ہو گا وہی حکما علت ہو گا اسلئے کہ حکم اسی کی طرف مضافت ہو گا آخری کے اول پر راجح ہو شکی وجہ سے حکم کے آخر الوجود کے وقت یہے جانے کے سبب سے اور معنی علت اسلئے ہو گا کہ وہی آخر الوجود حکم میں موثر ہو گا اور اول کے لئے شہرتہ العلت ہے یہاں تک کہ یہم نے کہا کہ ادھار کی

حُرمت علت ربوائی کی دو و صحفوں میں سے ایک سے ثابت ہو جائے گی اسلئے کہ ربوائی سیہہ ربوہ فضل کے مشابہ ہے لہذا مشابہ بالعلت سے ثابت ہو جائے گا اور سفر رخصت کی علت ہے اسماً حکماً لامعنے اسلئے کہ رخصت میں موثر مشقت ہے لیکن ہبہوت کی غرض سے سبب (سفر) کو مشقت کے قائم مقام کر دیا گیا ہے اور کسی شے کو دوسری کے قائم مقام کرنے کی دوستیں، میں ایک سبب داعی کو مدعو کے قائم مقام کرنا ہے جیسے سفر میں اور درمیں میں اور دوسری قسم دلیل کو دلول کے قائم مقام کرنا ہے جیسا کہ محبت کی خبر کو محبت کے قائم مقام کرنا جیسا کہ قائل کے اس قول میں، "اگر تو مجھ سے محبت کرتی ہے تو مجھے طلاق ہے" اور جیسا کہ طہر میں حاجت کو باہت طلاق کے قائم مقام کر دیا ہے۔

**تشدیح:** مصنف علیہ الرحمہ اقسام بعد میں سے ساتویں قسم کی جو کہ علت معنی حکماً لامعنی ہے مثال بیان فزار ہے میں، اور جب حکم دو و صحفوں سے متعلق ہو جائی کہ دونوں موثر ہوں اسلئے کہ اگر ایک موثر اور دوسرا غیر موثر ہوگا تو جو موثر ہوگا وہ علت ہوگا اور غیر موثر شرط ہوگا، جب حکم دو و صحفوں سے متعلق ہوگا تو ان دونوں میں سے جو وصف آخر میں موجود ہوگا وہ حکم کی حکماً اور معنی علت ہوگا اور اول وصف صرف معنی علت ہوگا وجود کے اعتبار سے آخری وصف اول سے قوی ہوتا ہے اسلئے کہ وصف آخر کے موجود ہونے کے وقت ہی حکم موجود ہوتا ہے وصف اول بھی اگرچہ موجود ہے مگر حکم کی اضافت اس کی طرف نہیں ہوئی تو جو نکہ وصف اول کے موجود ہونے سے حکم موجود نہیں ہوتا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وصف آخر وصف اول سے قوی اور راجح ہے لہذا حکم کی اضافت راجح کی جانب ہوگی اگرچہ معنی دونوں موثر میں مگر وجود حکم ثانی کی وجہ سے ہو گا۔ ایسے حکم کی مثال جو دو و صحفوں سے متعلق ہو عتنی ہے جو کہ قربت اور ملک سے متعلق ہے ان دونوں و صحفوں کا مجموعہ عتنی کی علت ہے مگر موثر وہ وصف ہوگا جو بعد میں موجود ہو گا مثلاً اگر ملک آخر میں موجود ہوگی تو یہی عتنی معنی اور حکماً علت ہوگی مثلاً بھی شخص نے اپنے ذی رحم محروم کو خریدا تو وہ آزاد ہو جائے گا ذی رحم محروم ہونا تو پہنچے موجود تھا مگر خریدنے کی وجہ سے ملک بھی ثابت ہو گئی لہذا ملک آخر میں موجود ہونے والا وصف ہوا اسی کے موجود ہونے کے بعد عتنی موجود ہوا اور نہ قربت تو پہنچے سے تھی مگر عتنی میں بہر حال پچھے نہ پچھتا شیر وصف اول کی بھی ہے اسلئے کہ محض خریداری عتنی کی علت نہیں ورنہ تو جس کو بھی خریدا جائے وہ آزاد ہو جائے لہذا وصف اول علت ہے معنی اور وصف آخر علت ہے حکماً اور معنی البتہ اسماً دونوں علت نہیں، میں اسلئے کہ شرار کی وضع عتنی کے لئے نہیں ہے۔

اور اگر قربت بعد میں موجود ہو تو وہ حکماً اور معنیٰ علت ہوگی اور ملک صرف معنیٰ علت ہوگی مثلاً عبد مجہول النسب کو خریداً، خریداری کے بعد دعوے کیا کہ یہ میر ابیٹا یا با بھائی ہے تو یہ قربت عتیق حکماً اور معنیٰ علت ہوگی، حکماً تو اسلئے کہ ثبوت قربت کے ساتھ مستحصلہ عتیق ثابت ہو گیا اور معنیٰ اسلئے کہ قربت عتیق میں موثر ہے اور اول یعنی ملک اگرچہ پہلے سے موجود ہے مگر وہ صرف معنیٰ علت ہوگی اسلئے کہ بہر حال وہ بھی عتیق میں پچھہ نہ پچھہ موثر ہے اسلئے کہ حضن ملک سے عتیق حاصل نہیں ہو سکتا، مذکورہ دونوں وصف اسلامی علت نہیں ہیں میں اسلئے کہ دونوں کی وضعیت کے لئے نہیں ہے اور نہ دونوں کی بیکی طرف عتیق مضاف ہے۔

وَلَمَّا دُلَّ شَبَهُ الْعَلَلَ لِنَزَّ مَحْضَرَ رِحَاسِ عِبَارَتَ سَيِّدَ يَهُ بَتَانَأَ چَاهَتِيْهِيْنِ كَه حَكْمَ كَالثُّبُوتِ چُونَكَ وَصَفَ أَخْرَى سَيِّدَ يَهُ بَتَانَأَ ہے لِهِذَا يَهِيْزَ بَجَهَ لِيَا جَلَّيَهَ كَوَصَفَ اولَ بِيَكَارَ سَبَبَ مَحْضَرَ ہے اسیں عِلْيَتَ کَه مَنْعِنَهِنَّیْنِ ہُوَیَنَ فَرَمَاتَهَ میں کَه وَصَفَ اولَ سَبَبَ مَحْضَرَ نہیں ہے بلکہ مُشَابَهَ عِلْتَ ہے اسلئے کَه اَكَوَصَفَ اولَ سَبَبَ مَحْضَرَ اولَ سَبَبَ مَحْضَرَ اورَ حَكْمَ میں عِزْرَ مَوْثُرَ ہوتا تو تہاً وَصَفَ اَخْرَى وَجُودَ حَكْمَ کَه عِلْتَ ہوتا نَذَ کَوَ دُلُونَ کَه مَجْوُودَ حَالَانَكَ دُلُونَ وَصَفَوْلَ کَه مَجْوُودَ وَجُودَ حَكْمَ کَه عِلْتَ ہے وَصَفَ اولَ کَه مُشَابَهَ عِلْتَ ہونَے کَیِ ایک دلیلِ یہ بھی ہے کَ بعض اوقات ایک وَصَفَ سَيِّدَ بَجَهَ مُثَابَتَ ہو جاتا ہے جیسا کہ اسبابِ منش صرف میں سے دو کے مَجْوُودَ سے عِزْرَ مَنْصُرَ

ہوتا ہے لیکن بعض اوقات ایک سے بھی عِزْرَ مَنْصُرَ ہو جاتا ہے جبکہ قائم مقام دو سبیوں کے ہو۔

حَتَّى قَلَنَاءَ سَيِّدَ اسَبَاتَ پَر تَفَرِّعَ ہے کَمَّ ایک وَصَفَ بِيَكَارَ، سَبَبَ مَحْضَرَ نہیں بلکہ مُشَابَهَ عِلْتَ ہے بعض اوقات ایک سے بھی حُکْمَ ثابتَ ہو جاتا ہے مثلاً حَقِيقَتِ رِبَوَا جِسَ کُورِبَا اَفْضَلَ کَہتے ہیں کی حِرْمَتَ کَی دو عِلْتَیں ہُوں قدر اور جِنْ، اَكَرْ قَدْرَ وَجِنْ مَتَحَدَ ہُوں تو نَذَ تَفَاضَلَ جَائِزَ ہے اور نَذَ ادْهَارَ (انسیہ)، مثلاً ایک صَمَاعَ گَنْدَمَ کو دو صَمَاعَ گَنْدَمَ کَه عَوْضَ فَرَوْخَتَ کَنَا جَائِزَ نہیں ہے، اور اَكَرْ قَدْرَ وَجِنْ میں سے ایک میں مَتَحَدَ ہُوں تو تَفَاضَلَ جَائِزَ ہوتا ہے مگر ادْهَارَ حِرَامَ ہوتا ہے مثلاً ایک صَمَاعَ گَنْدَمَ کَه عَوْضَ دو صَمَاعَ بَخُوفَدَخَتَ کَرَسَکَتَہیں اسلئے کہ جِنْ ایک نہیں ہے مگر قَدْرَ ایک ہے حُکْمَ قَوَیِ کو ثابتَ کرنَے کَ لَئِے عِلْتَ قَوَیِ کَی صَرْدَرَتَ ہوتی ہے اسلئے کہ حُکْمَ ضَعِيفَ تَوْعِلَتَ ضَعِيفَتَ سے بھی ثابتَ ہو جاتا ہے رِبَوَا اَفْضَلَ قَوَیِ ہے اور رِبَوَا نَیِّہ ضَعِيفَتَ سے رِبَوَا اَفْضَلَ اَكَرْ چِرَجَ عِلْتَ قَوَیِ ہے ثابتَ ہو گا جو کہ قَدْرَ اور جِنْ ہے مگر رِبَوَا نَیِّہ عِلْتَ ضَعِيفَتَ سے بھی ثابتَ ہو سکتا ہے جو کہ قَدْرَ وَجِنْ میں سے ایک ہے، رِبَوَا اَفْضَلَ چُونَکَ حَقِيقَتِ رِبَوَا ہے لہذا اس کے اثباتَ کَ لَئِے حَقِيقَتِ عِلْتَ کَی صَرْدَرَتَ ہو گی اور حَقِيقَتِ عِلْتَ قَدْرَ وَجِنْ کَه مَجْوُودَ ہے اور رِبَوَا نَیِّہ حَقِيقَتِ رِبَوَا نہیں ہے بلکہ مُشَابَهَ حَقِيقَتِ رِبَوَا ہے اسلئے کہ نَقْدَ خَرِیدَنَے میں قِيمَتَ کَمَ ہوتی ہے اور ادھار خَرِیدَنَے میں قِيمَتَ زَيَادَہ ہوتی ہے لہذا شَبَهَ رِبَوَا کو ثابتَ کرنَے کَ لَئِے شَبَهَ عِلْتَ کَانِی ہو گی اور

وہ قدر و جنس میں سے ایک ہے۔ یعنی جرف قدر،

والسفر علیہ للرخصۃ اسما و حکما لامعۃ، اقسام سبعہ میں سے یہ چھٹی قسم کی مثال ہے سفر رخصت کیلئے اکم اور حکم کے اعتبار سے علت ہے نہ کہ منع کے اعتبار سے، اکم کے اعتبار سے اسلئے علت ہے کہ رخصت کی اختلاف سفر کی طرف ہوئی ہے اور یہ اسما علت ہونے کی علامت ہے کہا جاتا ہے العصر رخصۃ للسفر اور حکما اسلئے علت ہے کہ نفس سفر سے متعلق رخصت ثابت ہو جاتی ہے، متعلقاً بلا تاخیر حکم کا ثابت ہونا یہ حکما علت ہونے کی علامت ہے البتہ سفر رخصت کے لئے منع علت نہیں ہے اسلئے کہ سفر رخصت میں موثر نہیں ہے بلکہ مشقت موثر ہے سفر تو سبب مشقت ہے سبب کو مشقت کے قائم مقام کر دیا ہے بند دل کی سہولت اور اسالی کے لئے، اسلئے کہ مشقت امر باطنی ہے نوگوں کے احوال اور عادات کے اعتبار سے مختلف بھوتی ہے بعض لوگوں کو سفر میں مشقت زیادہ محسوس ہوتی ہے اور بعض کو کم اور بعض کو بالکل نہیں، تو چونکہ مقدار مشقت کا فیصلہ کرنا دشوار تھا اسلئے سفر ہی کو مشقت کے قائم مقام کر دیا گیا۔

و اقامتہ ایشے مقام عزیزہ لون عان، جب اقامتہ ایشے مقام عزیزہ کی بات آئی گئی تو مصنف گرنے الکو مفصلہ بیان کر دیا اور فرمایا کہ اقامتہ ایشے مقام عزیزہ و دو قسم کی ہوتی ہے ۔ اس بب داعی کو مدعا کے قائم مقام کرنا جیسا کہ سفر کو جو کہ داعی اسے المشقت ہے مشقت کے قائم مقام کرنا، چونکہ مشقت کی معرفت دشوار تھی اس لئے سفر ہی کو مشقت کے قائم مقام کر دیا اور مشقت ہی کو رخصت کی علت قرار دے دیا اسی طرح مرض جو کہ داعی اسے المشقت ہے اور مشقت مدعا ہے مرض کو مشقت کے قائم مقام کر دیا چونکہ مرض کی وجہ سے لوگوں کے حالات مختلف ہونے کی وجہ سے مشقت کو متعین کرنا امر دشوار تھا اسلئے کہ ایک ہی مرض ایک شخص کے لئے باعث مشقت ہوتا ہے اور دوسرے کے لئے نہیں ہوتا لہذا نفس مرض ہی کو رخصت کی علت قرار دیدیا۔

والشانے اقامتہ الدلیل مقام المدلول کما فی الخبر عن الجبیر، یہ اقامتہ ایشے مقام شے آخر کی دوسری قسم کا بیان ہے اسیں دلیل کو مدلوں کے قائم مقام کر دیا جاتا ہے جو نکر مدلوں کی معرفت دشوار ہوتی ہے، دلیل کی دلالت کے بغیر مدلوں کی معرفت حاصل نہیں ہو سکتی اسلئے دلیل ہی کو مدلوں کے قائم مقام کر دیتے ہیں جیسا کہ خبر محبت کو محبت کے قائم مقام کر دیتے ہیں مثلاً کوئی شخص اپنی بیوی سے کہتا ہے کہ اگر تو مجھ سے محبت رکھتی ہے تو مجھے طلاق ہے، محبت کا رکھنا یا ان رکھنا یہ امر مخفی ہے اس پر مطلุع ہونا کلام ہی کے ذریعہ ہو سکتا ہے اگر بیوی کہدے کہ ممکن سے محبت رکھتی ہوں تو طلاق واقع ہو جائے گی اور اخبار محبت کو محبت کے قائم مقام کر دیا جائے گا۔

و کما فی البیر، یہ اقامتہ الدلیل مقام المدلول کی دوسری مثال ہے خالی عن الجماع طہر میں اقدام علی الطلاق کو حاجت طلاق کے قائم مقام کر دیا گیا ہے حاجت چونکہ مخفی امر ہے اسلئے خالی عن الجماع

طہر میں طلاق دینے کو جو کہ حاجت اے طلاق کی دلیل ہے حاجت کے قائم مقام کر دیا ہے طلاق اگرچہ اب بعض مباحثات میں سے ہے مگر بعض اوقات آپس میں ایک دوسرے کے حقوق کی ادائیگی میں کوتاہی کے اذیثہ کی وجہ سے طلاق کی حاجت ہوتی ہے مگر یہ حاجت پوشیدہ شے ہے جس پر مطلع ہونا دشوار ہے لہذا حاجت کی دلیل کو حاجت کے قائم مقام کر دیا گی ہے انسان فطرت ہے کہ طہر جدید میں جماع کی رغبت ہوتی ہے اسلئے کہ اس سے قبل حیضن کا زمانہ گذر چکا ہوتا ہے جیسیں جماع حرام ہے جب طہر شروع ہوا تو چونکہ وقفہ بھی زیادہ ہو گیا ہوتا ہے اور ادھر حالت طہر بھی ہوتی ہے جس کی وجہ سے رغبت ای اجماع ہوتی ہے شریعت کا یہ حکم ہے کہ طلاق ایسے طہر میں دیجائے کہ جیسیں جماع نہ کیا ہو اسلئے کہ اگر جماع کے بعد طلاق کی اجازت ہوتی تو ممکن تھا کہ حاجت چونکہ پوری ہو گئی ہے اب چند روز تک ضرورت نہیں ہے لہذا عدم ضرورت کی وجہ سے طلاق دیدے یعنی جب رغبت کے باوجود جماع نہیں کر رہا ہے اور طلاق پر آمادہ ہے تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ طلاق کی اسکو حاجت ہے اگر شدید حاجت نہ ہوتی تو رغبت جماع کے باوجود طلاق نہ دیتا لہذا اقدام علی الطلاق کو جو کہ حاجت کی دلیل ہے حاجت کے قائم مقام کر دیا گیا ہے۔

مصنف رج نے جو اقیم مقام الحاجت کہا ہے اسیں تسامح معلوم ہوتا ہے اسلئے کہ طہر کو حاجت کے قائم مقام نہیں کیا گیا بلکہ اقدام علی الطلاق فی الطہر کو حاجت کے قائم مقام کیا گیا ہے۔

سوال — مصنف رج نے تمام اقسام سبعد کی مثالیں بیان نہیں فرمائی صرف قسم خاک اور سادس اور ساری کی مثالیں ذکر کی ہیں ایسا کیوں کیا ہے حالانکہ حباب منار نے ساتوں قسموں کی مثالیں بیان کی ہیں؟

جواب — بیان کردہ امثلہ کے ساتھ چونکہ اختلافی مسائل زیادہ وابستہ تھے اسلئے اپنی تو بیان کر دیا مصنف رج کے پیش نظر اختصار ہے۔

وَأَمَّا الشُّرُطُ فَهُوَ فِي الشَّرِيعَةِ عَسَارٌ لِعَمَّا يُضَافُ إِلَيْهِ الْحَكْمُ وَجُوَودٌ عِنْدَ كُلِّكَا

وَجُوَودٌ بِإِبْهٖ فَالظِّلَاقُ الْمُعَلَّقُ بِدُخُولِ الدَّارِ يُوجَدُ يَقُولُ، أَنْتَ طَالِقٌ عِنْدَ

دُخُولِ الدَّارِ لِأَيِّبٍ، وَقَدْ يَقَامُ الشُّرُطُ مَقَامَ الْعِلْتَةِ كِبْرِ الْبَيْرِ فِي الطَّرِيقِ هُوَ

شُرُطٌ فِي الْحَقِيقَةِ لِأَنَّ الشِّقْلَ عِلْتَهُ السُّقُوطُ وَالْمَشِي سَبَبٌ مُحْضٌ لِكِنَّ الْأَرْضَ

كَانَتْ مُمْسِكَةً مَانِعَةً عَمَلَ الشِّقْلَ فَصَارَ الْحُفْرُ إِزَالَةً الْمَانِعِ فَبَشَّأَتْ

شُرُطُ وَالْكِنَّ الْعِلْتَةَ لِيَسْتَ بِصَالِحَةٍ لِلْحُكْمِ لِأَنَّ الشِّقْلَ أَمْرٌ طَبِيعِيٌّ لَا تَعْدِي

فِيَرِهِ وَالْمَشِي مُبَاخِرٌ لَا شُبُهَةٌ فَلَمْ يَمْسِحْ أَنْ يَجْعَلَ عِلْتَهُ بِوَاسْطَةِ الشِّقْلِ

وَإِذَا الْمُعْبَارِضُ الشَّرْطَ مَا هُوَ عَلِيَّةُ وَالشَّرْطُ شَبَهَتُ بِالْعِلَّةِ لِمَا يَتَعَلَّقُ بِهِ مِنَ الْوِجْدَادِ أُقْيَمَ مِقَامُ الْعِلَّةِ فِي ضَيْسَانِ النُّفُسِ وَالْأَمْوَالِ جَمِيعًا،

ترجمہ:- اور یہ حال شرط شریعت میں وہ ہے کہ جس کی طرف وجود کے اعتبار سے حکم مضاف ہو زکر و جب کے اعتبار سے چنانچہ وہ طلاق بوجو دخول دار پر متعلق ہو وہ قائل کے قول انت طالق سے دخول دار کے وقت واقع ہو گی زکر دخول دار سے اور کبھی شرط کو علت کے قائم مقام کر دیا جاتا ہے جیسا کہ راستہ میں کوئی حکومدنامہ درحقیقت (اسقوط کے لئے) شرط ہے اسلئے کہ تقلیل (اسقوط) کی علت ہے اور چینا سبب مخصوص ہے لیکن زمین چونکہ عمل تقلیل کے لئے مانع اور رکاوٹ سمجھی اور کھومنامانع اور رکاوٹ کو زائل کرنا ہے، بہر حال یہ بات ثابت ہو گئی کہ کھومنا شرط ہے لیکن علت میں حکم کی صلاحیت ہنسی ہے اسلئے کہ تقلیل امر طبعی ہے اسکی کوئی تعدادی ہنسی ہے اور چینا بلاشبہ مباح ہے لہذا اسکی سمجھی اساتش کی صلاحیت ہنسی ہے کہ شے کو تقلیل کے واسطے سے (اسقوط) کی علت قرار دیدیا جائے اور جب شرط سے علت معاصر ہنسی ہے اور شرط علت کے ساتھ مشابہ سمجھی ہے اسلئے کہ شرط کے ساتھ (حکم) کا وجود متعلق ہے اسی وجہ سے شرط کو علت کے قائم مقام کر دیا گیا ہے خنان نفس اور خمان مال دونوں میں۔

**تشریح:-** داما الشرط، شرط کے معنے لفظ میں علامت کے بین اسی سے کہا جاتا ہے اس شرط القیامہ، قیامت کی علامات، اور اصطلاح اصولیین میں شرط کی تعریف وہ ہے جو مصنف حنفی داما الشرط سے لا وجہ باتک کی ہے اسکا خلاصہ یہ ہے کہ شرط اس چیز کو کہتے ہیں جس کی طرف حکم کا وجود مضاف ہو مگر و جب کے طریقہ پر نہ ہو بلکہ وجود کے طریقہ پر ہو، عمایضاف الیہ الحکم کی قید سے سبب اور علامت سے احتراز ہو گیا اسلئے حکم ان دونوں کی طرف مضاف ہوتا اور لا وجہ باتک قید سے علت سے احتراز ہوتا ہے شرط کے ساتھ وجود متعلق ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جب شرط موجود ہو حکم موجود ہو اس کی مثال محقق نے طلاق متعلق علی الشرط کی دی ہے اگر قائل نے اپنی بیوی سے کہا انت طالق ان دخلت الدار تو طلاق انت طالق سے دخول دار کے وقت واقع ہو گی زکر دخول دار سے، وقوع طلاق میں موثر اور موجب طلاق قائل کا قول انت طالق ہے لیکن طلاق کا وجود دخول دار پر موقوف ہے پس دخول اس حیثیت سے کہ اسکا وجود بطلاق اور دھول اے الطلاق میں کوئی اثر نہیں ہے لہذا دخول دار نہ تو طلاق کی علت ہو گا اور نہ سبب اسلئے کہ علت موجب اور سبب موصل ہوتا ہے بلکہ دخول دار وقوع طلاق کی مخصوص علامت ہو گی لیکن چونکہ دخول دار مشابہ بالعلت ہے جس کی وجہ سے علت اور

علامت کے درمیان کی ایک چیز ہے اسی وجہ سے ہم نے اسکا ہم شرط رکھ دیا ہے شرط کی پانچ قسمیں ہیں جن کو مطہرات میں دیکھا جا سکتا ہے۔

وقد یقان الشہ ط مقام الجلة، مصنف ڈیر بتانا چاہتے ہیں کہ کبھی شرط کو علت کے قائم مقام کر دیتے ہیں یعنی حکم کی نسبت بجائے علت کے شرط کی طرف کر دیتے ہیں لیکن یہ جب ہوتا ہے کہ جب علت میں حکم کے لئے علت بننے کی صلاحیت نہ ہو مثلاً راستہ میں یا غیر ملوك زمین میں کنوں کھوفنا، کنوں کھوڈنا درحقیقت کنوں میں گر کر ہونے والے نقصان کے لئے بمنزل شرط کے ہے۔

یہاں تین امور میں ما حضر بیر پر شرط ہے ڈا ٹقل یہ علت ہے ڈا مشی اے الیسر یہ سبب ہے، ٹقل کا میلان طبی چونکہ اسفل ہوتا ہے یعنی ہر دو زندگی شے فطری اور طبی طور پر نیچے کی طرف جاتی ہے اگر زمین نہ ہو تو ٹقل شے نیچے کی کوچاتی رہے مگر زمین نیچے جانے سے مانع ہوتی ہے جب حافر نے زمین کھود کر کنوں ایسا دیا تو گویا کہ اس نے مانع کو رکھ لیا اور رفع المانع بمنزل شرط ہے اس سے ثابت ہو گیا کہ حضر بیر سقوط فی الیسر کی شرط ہے اور مشی سبب مغض ہے اسے کہ سقوط فی الیسر کیلئے مغضی ہے اور جو شے مغضی ہوتی ہے وہ سبب ہوتی ہے لہذا مشی سبب سقوط فی الیسر ہے نہ کہ علت، مشی کے علت نہ ہونے کی دلیل یہ ہے کہ بغیر مشی بھی سقوط فی الیسر ہو سکتا ہے اگر مشی سقوط کی علت ہوئی تو بغیر مشی سقوط ممکن نہ ہوتا، چونکہ مغلول علت سے جدا نہیں ہو سکتا مثلاً اگر کوئی شخص سوچا ہو اب اور اس کے نیچے سے زمین کھود دی جائے تو سونے والا اگر جائے گا حالانکہ مشی نہیں پائی گئی یا مثلاً کوئی شخص درخت کی شاخ پر بیٹھا ہو اور شاخ کو کاٹ دیا جائے تب بھی سقوط متحقق ہو جائے گا حالانکہ اس صورت میں بھی مشی متحقق نہیں ہے۔

سوال — اپنے سقوط کی اضافت شرط (حضر) کی طرف کی ہے حالانکہ ٹقل جو کہ سقوط کی علت ہے موجود ہے علت کی موجودگی میں حکم کی اضافت شرط کی طرف درست نہیں ہے سقوط کی اضافت علت (ٹقل) کیجانب ہوئی چاہیے نہ کہ شرط (حضر) کی طرف لہذا حافر پر ضمان تلف بھی واجب نہیں ہونا چاہیے؟

جواب — مصنف ڈن نے مذکورہ سوال کا جواب وہکن العلة لیست بصلحتہ سے دیا ہے، جواب کا حامل یہ ہے کہ علت اگرچہ ٹقل ہے مگر ٹقل میں اسات کی صلاحیت نہیں ہے کہ حکم کی اضافت اس کی طرف ہو سکے اس لئے کہ ٹقل امر طبی ہے اللہ تعالیٰ نے اس کو اسی طبیعت پر پیدا فرما یا ہے اور ٹقل میں کوئی تعددی بھی نہیں ہے بخلاف حضر بیر کے کہ اسیں تعددی ہے اور ضمان تلف ضمان عدوان و تعددی ہوتا ہے لہذا جیسیں عدوان اور تعددی نہیں ہے وہ عدوان کے ضمان کی علت کیسے ہو سکتی ہے چونکہ حضر بیر فی ارض الغیر میں عدوان اور تعددی ہے لہذا حضر بیر (جو کہ شرط ہے) کی طرف سقوط کی اضافت کیجاں گی اور حافر فی ضمان

تکلف کا خاصاً من ہو گا۔

سوال — ہم یہ تسلیم ہے کہ علت (ثقل) میں حکم (سقوط) کی اضافت کی صلاحیت نہیں ہے مگر سب کی موجودگی میں جو کہ مشی ہے آپ نے حکم کی اضافت شرط کی جانب یہی کیے کہ دی حالانکہ شرط بہ نسبت سبب کے علت سے بعید ہے لہذا مناسب یہ تھا کہ سبب کی جانب حکم کی نسبت ہوتی چاہیے زکہ شرط کی جانب،

جواب — مصنف رحم نے اس سوال کا جواب اپنے قول والمشی مباحث سے دیا ہے جواب کا خلاصہ یہ ہے کہ مشی میں اس بات کی صلاحیت نہیں ہے کہ اس کو ثقل کے واسطے سقوط کی علت قرار دیا جائے اسلئے کہ سقوط فی الیسر کی وجہ سے جو کچھ واجب ہوا ہے وہ جنایت کا خاصاً من ہے اور مشی چونکہ مباحث ہے لہذا اسیں کوئی جنایت نہیں ہے اور خ manus جنایت کے بغیر واجب نہیں ہوتا لہذا مشی میں بھی اس بات کی صلاحیت نہیں ہے کہ اس کی طرف حکم کی اضافت کی جانب لہذا اب سوائے شرط کے کوئی چیز باقی نہیں رہی کہ جس کی طرف حکم کی اضافت کی جانب لہذا مجبوراً شرط رہی کی جانب حکم کی اضافت کر دی اور علت شرط کے معارض بھی نہیں ہے اسلئے کہ معارضہ اس وقت ہوتا جبکہ علت میں حکم کی اضافت کی صلاحیت ہوتی، جب علت میں صلاحیت ہی نہیں ہے تو کوئی معارضہ نہیں ہے بلکہ شرط علت سے مشابہ ہے کیونکہ جس طرح علت سے حکم کا واجب متعلق ہے اسی طرح شرط سے حکم کا وجود متعلق ہے اور وجود اور وجوب آپس میں معارض نہیں ہیں بلکہ مشابہ ہیں جب بات ایسی ہے تو شرط علت کے قائم مقام روکنی ہے جب شرط کی جانب حکم کی اضافت درست ہے تو سقوط فی الیسر کی وجہ سے جو جان یا مال کا نقصان ہو گا اس کا حافر نہیں من ہو گا۔

سوال — بقول آپ کے جب حافر نقصان کا خاصاً من ہے تو اس پر کفارۃ قتل واجب ہونا چاہیے اور اگر مقتول حافر کا باپ ہو تو حافر کو باپ کی میراث سے محروم ہونا چاہیے؟

جواب — کفارۃ قتل اور میراث سے محروم یہ دونوں جزوئے فعل ہیں جزوئے محل نہیں ہیں اور حافر نے قتل اور اتلاف کا فعل بالبشر نہیں کیا بلکہ بالواسطہ کیا ہے اور مذکورہ دونوں چیزوں میں جب واجب ہوئی ہیں کہ جب فعل کا ارتکاب بلا واسطہ کیا ہو۔

وَمَا إِذَا كَاتَتِ الْعِلْمَةُ صَالِحَةً لَمْ يَكُنْ الشَّرْطُ فِي حَكْمِ الْعِلْمَةِ وَلَهُذَا قُلْنَا أَنَّ شَهُودَ الشَّرْطِ وَالْيَمِينِ إِذَا رَجَعُوا جَمِيعًا بَعْدَ الْحُكُمِ إِنَّ الْفِضْمَانَ عَلَى شَهُودِ الْيَمِينِ لِأَنَّهُمْ شَهُودُ الْعِلْمَةِ وَكَذَا الْعِلْمَةُ وَالسَّبَبُ إِذَا اجْتَمَعَ فِي الظَّلَاقِ وَالْعِتَاقِ ثُمَّ رَجَعُوا بَعْدَ الْحُكُمِ إِنَّ الْفِضْمَانَ عَلَى شَهُودِ الْإِخْتِيَارِ لِأَنَّهُ هُوَ الْعِلْمَةُ وَالْتَّغْيِيرُ سَبَبٌ وَعَلَى هُذَا قُلْنَا إِذَا اخْتَلَفَ وَلَمْ يَجْعَلْ وَالْحَافِرُ أَنَّهُ أَسْقَطَ نَفْسَهُ كَانَ

الْقَوْلُ قَوْلَهُ اسْتَعْسَانًا لِلَا تَهُمْ يَتَمَسَّكُ بِمَا هُوَ الْأَصْلُ وَهُوَ صَلَاحِيَّةُ الْعِلْمَةِ لِلْحُكْمِ  
وَيَنْكِرُ خِلَافَةَ الشَّرْطِ بِخِلَافِ مَا إِذَا دَعَى الْجَارُ الْمَوْتَ بِسَبَبِ أَخْرَى كَمَا يُصَدَّقُ  
لِلَا تَهُمْ صَاحِبُ الْمَعْلَمَةِ،

ترجمہ:- اور یہ حال علت بجکہ حکم کی صلاحیت رکھتی ہو تو شرط علت کے حکم میں نہ ہوگی اور اسکی وجہ سے ہم نے کہا کہ جب شرط اور قسم کے سب گواہ حکم کے بعد رجوع کر لیں تو خمین یہیں کے گواہوں پر ہو گا اسلئے کہ ہمیں علت کے گواہ ہیں اور اسکی طرح علت اور سبب بجکہ طلاق اور عناق میں جمع ہو جائیں پھر حکم کے بعد رجوع کر لیں تو بلاشبہ خمین اختیار کے گواہوں پر ہو گا اسلئے کہ وہی (اختیار) علت ہے اور تجھیں سبب ہے اور اسکی وجہ سے ہم نے کہا کہ جب ولی اور حافظ نے اختلاف کیا چنانچہ حافظ نے کہا کہ اس نے خود کو دکھنی ہیں) قصہ اگر ایسا ہے تو حافظ کا قول معتبر ہو گا اسخانائی اسلئے کہ اس حافظ نے اس سے مسک کیا ہے جو اصل ہے اور وہ علت کا حکم کے لئے چاہیے ہو تو اس کا انکار کر رہا ہے بخلاف اس صورت کے کہ زخمی کرنے والا سبب آخر کے ذریعہ موت کا دعوے کرے تو تصدیق نہیں کی جائے گی اسلئے کہ زخمی کرنے والا صاحب العلت ہے۔

تشریح:- داما اذ اکانت العلمة صاححة، اسکا تعقیل و لیکن العلمة لیست بصحاحتہ ہے اور پریہ بات کہی گئی تھی کہ اگر علت حکم کی اضافت یکلئے صلح نہ ہو تو حکم کی اضافت شرط کی طرف کرتے ہیں اور جب علت میں حکم کی اضافت کی صلاحیت ہو تو پھر حکم کی اضافت شرط کی طرف کرنے کی ضرورت نہیں ہوئی یعنی شرط کو علت کے قائم مقام نہیں کیا جائے گا کیونکہ وہ ہے کہ اگر شرط اور یہیں کے گواہ فاعلی کے منصہ کے بعد شہادت سے رجوع کر لیں تو نصف نہ کے خمین کے گواہ ہوں گے نہ کہ شرط کے اسلئے کہ یہیں کے گواہ علت کے گواہ ہیں۔ مذکورہ حکم اس بات پر مبنی ہے کہ جب علت میں حکم کی اضافت کی صلاحیت ہوگی تو شرط علت کے قائم مقام نہیں ہوگی مصروف رہنے اس کی صورت مسئلہ اس طرح پیش کی ہے کہ دو آدمیوں نے اس بات کی شہادت دی کہ فلاں شخص نے ہمارے سامنے اپنی بیوی سے یہ کہا ہے کہ ان دخلت الدار فاتح طلاق، گویا کہ ان گواہوں نے تعلیق الطلاق علی دخول الدار کی شہادت دی اسی کو یہیں کہتے ہیں اور یہی وقوع طلاق کی علت ہے اس علت میں اس بات کی صلاحیت ہے کہ حکم وقوع طلاق، کی اضافت اس کی طرف کر دی جائے دوسرے دو گواہوں نے دخول دار کی شہادت دی کہ ہمارے سامنے وہ عورت گھر میں داخل ہوئی، یہ شرط کی شہادت ہے اسلئے کہ وقوع طلاق کے لئے دخول دار شرط ہے فاعلی نے دونوں فریقوں کی شہادت پر وقوع طلاق کا فیصلہ کر دیا اور مہر شوہر پر لازم تر دیا اس کے بعد شہود یہیں اور شہود شرط دونوں نے

شہادت سے رجوع کر لیا تو خمام مہر صرف شہود یعنی پرہوگا اسلئے کہ یعنی وقوع طلاق اور لزوم مہر کی علت ہے اور اس علت میں اس بات کی صلاحیت ہے کہ اس کی طرف وقوع طلاق کی اضافت کر دی جائے لہذا شرط کی جانب حکم کی اضافت نہ ہوگی۔

وکلہ کا العلت الصالحة والسبت لازماً کا مطلب یہ ہے کہ جب طرح علت صالحة کی موجودگی میں شرط کا کوئی اعتباً نہیں اسی طرح علت صالحة کی موجودگی میں سبب کا بھی کوئی اعتباً نہیں ہے مثلاً طلاق اور عتاق میں تجھیس اور اختیار کے گواہ جمع ہو جائیں اور پھر گواہی سے رجوع کر لیں تو نقصان کے خامن علت کے گواہ ہوں گے نہ کہ سبب کے۔

اس کی صورت مسئلہ یہ ہے کہ دو گواہوں نے یہ شہادت دی کہ فلاں شخص نے اپنی بیوی سے ان شدت فانت طلاق کیا ہے یعنی اپنی بیوی کو طلاق کا اختیار دیا ہے دوسرے دو گواہوں نے اس بات کی شہادت دی کہ بیوی نے اسی مجلس میں شدت کیا یعنی طلاق کو اختیار کر لیا قاضی نے طلاق اور لزوم مہر کا فیصلہ کر دیا اس کے بعد گواہوں کے دونوں فریقوں نے گواہی سے رجوع کر لیا اور کہدیا کہ ہم نے گواہی غلط دی کہی قاضی کا فیصلہ چونکہ نافذ ہو چکا ہے وہ تو منسوخ نہیں ہو سکتا البتہ شوہر کو جو مہر ادا کرنا پڑتا اس کا کون خمام ہو گا مصنف حرف ماتے ہیں کہ علت کے گواہ مہر کے خامن ہوں گے نہ کہ سبب کے گواہ، شوہر کی جانب سے اختیار دینے کی جن گواہوں نے شہادت دی ہے یہ سبب کے گواہ میں اسلئے کہ اختیار دینا طلاق کی علت نہیں ہے بلکہ مفہومی اے الطلاق ہے اور جو شے مفہومی اے الحکم ہوتی ہے وہ سبب ہوتی ہے اور جن حضرات نے اس بات کی گواہی دی کہ عورت نے ہمارے سامنے شدت کہہ کر طلاق کو اختیار کر لیا تو یہ اختیار کی گواہی ہے اور یہ وقوع طلاق کی علت صالحة ہے اسلئے کہ طلاق کا وقوع شدت کہنے سے ہی ہو گا لہذا ابھی گواہ مہر کے خامن ہوں گے۔

دوسری مثال عتاق کی ہے، دو گواہوں نے اس بات کی شہادت دی کہ مولے نے اپنے غلام سے انت حران شدت کہا یہ سبب کی شہادت ہے اور دوسرے دو گواہوں نے شہادت دی کہ ہمارے سامنے غلام نے اسی مجلس میں شدت کہا یہ علت کی شہادت ہے اسلئے کہ عتق شدت سے ثابت ہو گا نہ کہ انت حران شدت سے، قاضی نے غلام کی آزادی کا فیصلہ کر دیا اس کے بعد دونوں حکم کے گواہوں نے شہادت سے رجوع کر لیا مولی کا جونقصان ہوا اس کے خامن علت کے گواہ ہوں گے اسلئے کہ جب علت صالحة ہوتی ہے تو حکم کی اضافت نہ شرط کی طرف ہوتی ہے اور نہ سبب کی طرف،

وعلیٰ ابہذا تلقنا اذا اختلف الولے والحاقر، مذکورہ اصول کی بنیاد پر کہ جب علت صالحة ہو تو نہ سبب کی طرف حکم کی اضافت ہوتی ہے اور نہ شرط کی طرف، مصنف حرف ماتے ہیں کہ اگر مقتول کے ولی اور کنوں مکھود نے ولے کے درمیان اختلاف ہو گیا باس طور کہ مقتول کا ولی کہتا ہے کہ مقصوٰل اتفاقاً کنوں میں

گر کر ہلاک ہو گیا اور کنواں کھو دنے والا کہتا ہے کہ مقتول نے قصہ اخود کو کنوں میں گرا کر ہلاک کر لیا اگر حافر (کنواں کھو دنے والے) کی بات تسلیم کر لی جائے کہ قصہ اخود کو گرا کر ہلاک کیا ہے تو حافر پر حملہ قتل واجب نہیں ہوتا اسلئے کہ حظر شرط ہے اور قصہ اگر اتایہ ہلاکت کی علت صالح ہے اور علت جب صالح ہوتی ہے تو حکم کی اضافت اس علت ہی کی جانب ہوتی ہے نہ کہ شرط و بسب کی جانب لہذا حافر اصل کے مطابق ہلاکت کی اضافت علت کی جانب کر رہا ہے اور اس بات کے انکار کر رہا ہے کہ اس مسئلہ میں شرط علت کی خلیفہ ہے اسلئے کہ شرط علت کی خلیفہ دہاں ہوتی ہے جہاں علت میں حکم کی صلاحیت نہیں ہوتی یہاں چونکہ علت میں حکم کی صلاحیت ہے لہذا شرط علت کا خلیفہ نہیں ہو گی لہذا اخلاف قیاس اس اختیانی حافر کا قول معتبر ہو گا اور وہ حملہ ہلاکت کا خاصین نہیں ہو گا اور قیاس یہ ہے کہ مقتول کے ول کا یہ قول کہ مقتول قصہ اکنوں میں نہیں گرا بلکہ اتفاقاً گر کر ہلاک ہوا ہے تسلیم کر لیا جائے اسلئے کہ ظاہر حال اس کے موافق ہے چونکہ انسان عادۃ عام طور پر قصہ اکنوں میں نہیں گرا کرتا لہذا حافر حملہ ہلاکت کا خاصین ہو گا امام ابو یوسف رحمہ کا قول قدیم یہ ہے ظاہر حال اگرچہ ولی مقتول کے قول کی موافقت کرتا ہے مگر دوسرا ظاہر حال حافر کے قول کی موافقت کرتا ہے لہذا دونوں ظاہر حملوں میں تعارض ہو گا، حافر کے موافق ظاہر حال یہ ہے کہ دنایینا شخص جب اپنے سامنے کنواں دیکھتا ہے تو بلا قصہ اسیں کس طرح گر سکتا ہے اس کے معلوم ہوتا ہے کہ قصہ اگر اے اور قاعدہ کے مطابق اذا تعارض اساقط دوں حال ساقط ہو جائیں گے اور اگر مقتول کے ولی کے ظاہر حال کو تسلیم بھی کر لیا جائے تو ظاہر حال سے حافر پر اثبات حملہ لازم آئے گا حالانکہ ظاہر حال میں دفعہ کی صلاحیت تو ہوتی ہے مگر غیر پر لازم کرنے کی صلاحیت نہیں ہوتی لہذا امام نے قیاس کو فساد باطن کی وجہ سے ترک کر دیا اور اصول کے مطابق اصل کی جانب اضافت کو ترجیح دے کر حافر کا قول تسلیم کر لیا۔

بخلاف ما اذ ادعا الجارح الموت بسب آخر لہ علت اگر صالح ہو تو حکم کی اضافت شرط یا سبب کی طرف نہیں ہوتی یہ اسی قاعدہ کی دوسری مثال ہے، صورت مسئلہ یہ ہے کہ ایک شخص نے دوسرے شخص کو زخمی کر دیا چند روز کے بعد زخمی فوت ہو گیا اس کے بعد جارح (زمی) کرنے والا اور ولی مقتول کے درمیان اختلاف روا بایں طور کہ جارح کہتا ہے موت زخم کی وجہ سے واقع نہیں ہوتی بلکہ بھی اور سبب سے واقع ہوتی ہے لیکن مقتول کا ولی کہتا ہے کہ زخم ہی کی وجہ سے موت واقع ہوتی ہے اس صورت میں جارح کا قول معتبر نہ ہو گا اسلئے کہ موت کی علت زخم ہے اور وہ جارح سے صادر ہوتی ہے اور علت میں اس بات کی صلاحیت ہے کہ حکم (موت) کی اضافت اس کی طرف کر دی جائے لہذا علت صالح کی موجودگی میں جارح کا وہ قول بلا دلیل معتبر نہ ہو گا جو حملہ کو ساقط کرنے والا ہے لہذا ولی کا قول معتبر ہو گا اسلئے کہ وہ اصل سے تمیک کر رہا ہے۔

وَعَنْ هَذَا قُلْنَا إِذَا حَلَّ قَيْدَ عَبْدِوْحَقَّى أَيْنَ لَمْ يَضْمَنْ لَأَنَّ حَلَّهُ شَرْطٌ فِي الْحَقِيقَةِ وَلَهُ مُكْمِلُ السَّبَبِ لِمَا أَتَهُ سَبَقُ الْإِبَابَ الَّذِي هُوَ عَلَيْهِ لِتَلِيفِ فَالسَّبَبُ مَا يَقْدَمُ وَالشَّرْطُ مَا يَتَأَخَّرُ شَمَّهُ سَبَبٌ مُحْضٌ لِأَنَّهُ قَدْ اعْتَرَضَ عَلَيْهِ مَا هُوَ عَلَيْهِ قَائِمَةً بِنَفْسِهَا غَيْرَ حَادِثَةٍ بِالشَّرْطِ وَكَانَ هَذَا كَمَنْ أَرْسَلَ دَابَّةً فِي الظَّرِيفِ فِي الْمَالَتِ يُمْسِتُ وَيُسْرِّي ثُمَّ أَصَابَتْ شَيْئًا لِمَرْيَضَتِهِ إِلَّا أَنَّ الْمُرْسِلَ صَاحِبُ سَبَبٍ فِي الْأَصْبَلِ وَهَذَا صَاحِبُ شَرْطٍ جُعِلَ مُسَبِّبًا قَالَ أَبُو عَيْنِيَّةَ وَأَبُو يُوسُفَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا فِيهِنَّ فَتَحَّاجَ مَبَابَ قَفْعَنِ قَطَارِ الظَّرِيفِ أَنَّهُ لَمْ يَضْمَنْ لَأَنَّ هَذَا شَرْطٌ جَرِيَّ السَّبَبِ لِمَا قُلْنَا وَقَدْ اعْتَرَضَ عَلَيْهِ فَعْلُ الْمُخْتَارِ فِي الْأَوَّلِ سَبَبًا مَحْضًا فَلَمْ يُجْعَلِ التَّلْفُ مُصَافِّ الْإِلَيْهِ بِخِلَافِ سُقُوطِ الْمِيرِ لِأَنَّهُ فِي السُّقُوطِ عَقِّى لَوْ اسْقَطَ نَفْسَهُ هَذِهِ دَفْعَةً،

ترجمہ:- اور اسی اصول کے مطابق ہم نے کہا کہ جب کسی شخص نے غلام کی بندش کھول دی یہاں تک کہ غلام فرار ہو گی تو کھولنے والا ہماری نہیں ہو گا اسلئے کہ کھولنا درحقیقت شرط ہے حال یہ ہے کہ یہ شرط سبب کے حکم میں ہے اسلئے کہ یہ شرط فرار پر مقدم ہے جو کہ تلف کی علت ہے پس سبب وہ ہے جو مقدم ہوتا ہے اور شرط وہ ہوتی ہے جو موخر ہوتی ہے پھر وہ حل (کھولنا) سبب مُحْضٌ ہے اسلئے کہ اس حل پر وہ علت مرتب ہوتی ہے جو قائم بقہر ہے اور شرط کے پیدا شدہ نہیں ہے اور یہ ایسا ہی ہے کہ کسی شخص نے چوپا یہ کھو رکھا تھا میں چھوڑ دیا تو وہ داریں باہیں گھومنا پھر اس نے کسی چیز کو تلف کر دیا تو یہ کھولنے والا ہماری نہ ہو گا مگر یہ کہ مرسل (چھوڑنیوالا) صاحب سبب ہے اصل میں اور بندش کھولنے والا صاحب شرط ہے کہ جس کو صاحب سبب بنادیا گیا ہے امام ابوحنیفہ اور امام ابویوسف رضی اس شخص کے بارے میں کہ جس نے پنج بڑے کارروازہ کھول دیا جس کے نتیجہ میں پرندہ اڑ گیا کہ در روازہ کھولنے والا ہماری نہیں ہو گا اسلئے کہ یہ در روازہ کھولنا شرط قائم مقام سبب ہے جیسا کہ ہم نے کہا البتہ در روازہ کھولنے پر فاعل با اختیار کا فعل مرتب ہو گیا ہے لہذا اول (فتح) سبب مُحْضٌ باقی رہ گا لہذا تلف کی اضافت فتح الباب کی طرف نہ ہو گی بخلاف سقوط خالیہ کے اسلئے کہ ساقط کا سقوط میں کوئی اختیار نہیں ہے یہاں تک کہ اگر قصد اخود کو گرا دیا تو اسکا خون مفت میں ہنا ہے ہو گا۔

تشریفیہ:- یہ اصول پہلے بیان کیا جا چکا ہے کہ اگر علت صاحب الحکم ہو تو حکم کی اضافت شرطیا سبب کی طرف نہیں ہو سکتی اب تک شرطیہ میں الحلة کا بیان تھا اب شرطیہ میں السبب کا بیان فرمائے ہیں فرمایا کہ اگر کسی نے غلام کی بندش کھول دی کہ جس کو مولیٰ نے فرار کے خوف سے باندھ رکھا تھا چنانچہ وہ غلام کھلنے کے بعد فرار ہو گیا تو بندش کھولنے والا غلام کی قیمت کا حدا میں نہیں ہو گا اسلئے کہ بندش

کھولنا درحقیقت نفع کا ازالہ کرنا ہے اور مانع کا ازالہ شرط ہوتا ہے لیکن مذکورہ صورت میں کھولنے اور فرار ہونے کے درمیان بندہ فاعل با اختیار کا فعل حاصل ہے اور وہ فاعل مختار کا فعل ہی فرار کی علت ہے اور شرط سبب کے حکم میں ہے اسلئے کہ کھولنا فرار پر مقدم ہے اور فرار تلف کی علت ہے اور سبب مقدم ہوتا ہے اور شرط موخر ہوتی ہے لہذا کھولنا ایسی شرط ہے کہ جیسیں سبب کے منے ہیں اور فرار کی نسبت شرط کی جانب درست نہیں ہے ورنہ توہر کھولے جانے والے کیلئے فرار ہونا لازم آئے گا حالانکہ بات ضروری نہیں ہے کیونکہ کھلنے کے بعد بعض ملوک فرار ہوتے ہیں اور بعض فرار نہیں ہوتے، کھولنا چونکہ فرار پر مقدم ہے لہذا کھولنا سبب کے حکم میں ہے اور علت صاحب کی موجودگی میں حکم کی اضافت شرط کی جانب درست نہیں ہوتی البتہ اگر علام کو فرار ہونے کا حکم دیا تو حکم دینے والا قیمت کا خاصمن ہو گا اگرچہ درمیان میں فاعل مختار کا فعل ہے اسلئے کہ فرار کا حکم کرنا گریا کہ علام کو استعمال کرنا ہے اور جب علام فرار ہو گیا تو گریا کہ علام کو استعمال کر کے عصب کریا اور غاصب مخصوص کا خاصمن ہو اکرتا ہے لہذا فرار کا حکم کرنے والا علام کی قیمت کا خاصمن ہو گا اور اگر واسطہ مخلکہ سبب کی جانب مضاف ہو تو صاحب سبب نقصان کا خاصمن ہو گا جیسا کہ چوپائے کو کھینچ کر یا بانک کر لیجانا، اگر چوپائے نقصان کر دے تو سائی یا قائم نقصان کا خاصمن ہو گا اسلئے کہ چوپائے کا فعل سائق کی طرف منسوب ہے۔

**الحاصل:** خلاصہ یہ ہے کہ علام کی بندش کو کھولنا اگرچہ فی الحقیقت شرط ہے اسلئے کہ بندش کھولنا مانع کو زائل کرنا ہے اور مانع کو زائل کرنا شرط ہے مگر اس شرط میں سبب کے منے ہیں اسلئے کہ سبب حقیقی علت کے وجود پر مقدم ہوتا ہے اور شرط موخر ہوتی ہے اور یہ وصف حل (کھولنا) میں موجود ہے اسلئے کہ حل فرار پر مقدم ہے جو کہ تلف کی علت ہے اس سے یہ بات ثابت ہو گئی حل کے لئے جو کہ درحقیقت شرط ہے سبب کا حکم ہے اسی مطلب ہے شرط فیہ منے السبب، حل اگرچہ سبب کے مشابہ ہے لیکن وہ سبب محض ہے لیکن اس سبب میں علت کے منے نہیں ہیں اسلئے کہ جو سبب علت کے حکم میں ہوتا ہے علت اسی سبب سے پیدا ہوتی ہے جیسا کہ سوچ الدابہ اور یہاں ایسا نہیں ہے۔

تم ہو سبب محض لانہ قد اعرض علیہ مارسو علۃ قاتمة بفسہا لہ اس عبارت کا مقصد یہ بتائیا ہے کہ حل، شرط فیہ منے السبب ہے نہ کہ شرط فیہ منے العلة، لہذا حکم کی اضافت اس شرط کی طرف نہ ہو گی جیسا کہ شرط فیہ منے العلة کی طرف ہوتی تھی جیسا کہ حضرت پیر میں حکم (تلف) کی اضافت علت کے غیر صلح ہونے کی وجہ سے حافر کی طرف ہوتی ہے چونکہ حل، شرط فیہ منے العلة نہیں ہے بلکہ شرط فیہ منے السبب ہے لہذا علام کی بندش کھولنے والے پر خمان تلف لازم نہیں آئے گا اسلئے کہ حال القید ایسا صاحب شرط ہے کہ اس شرط میں سبب محض کے منے نہیں۔

وکاں لہذا مکن ارسال دا بہت فی الطریق لوز مصنف کا مقصد اس عبارت سے غلام کی بندش کھولنے والے کو تشبیہ دینا ہے اس شخص کے ساتھ کہ جس نے راستے میں چوپایہ چھوڑ دیا ہو پھر وہ ادھر ادھر بھٹکا ہو پھر اسے پچھے نقصان کر دیا ہو تو یہ مرسل نقصان کا خدا من نہیں ہو گا۔

اس کا حامل یہ ہے کہ اگر کسی انسان نے چوپایہ راستے میں چھوڑ دیا چوپایہ معروف راستے سے بہت کر ادھر ادھر بھٹکا کبھی رکلا کبھی چلا اسی دوسران چوپایہ نے کچھ نقصان کر دیا تو اس نقصان کا خدا من مرسل نہیں ہو گا اسے کہ مرسل کا فعل ارسال چوپایہ کے ادھر ادھر بھٹکنے اور کبھی رکنے اور کبھی چلنے سے منقطع ہو گیا پھر چوپایہ نے اپنے اختیار سے دوسری سیر ایجاد کی جس کا مرسل کے فعل ارسال سے کوئی تعلق نہیں ہے لہذا مرسل نقصان کا خدا من کبھی نہ ہو گا البتہ اگر چوپایہ معروف راستے پر چلا اور ادھر ادھر ادھر بھٹکا بلکہ سیدھا چلا رہا اس صورت میں اگر کچھ نقصان کر دیا تو مرسل نقصان کا خدا من ہو گا اسے کہ مرسل کو چوپایہ کا سائیں بھجا جائیگا۔

الا ان المرسل صاحب سبب نے الاصل، مصنف علیہ الحمد اس عبارت سے ایک سوال مقدم کا جواب دینا چاہتے ہیں، سوال یہ ہے کہ مصنف جنے والی قید کو ارسال دا بہت سے تشبیہ دی ہے حالانکہ یہ صحیح نہیں ہے اس لئے کہ حل قید نقصان کے شرط ہے اس لئے کہ حل قید مانع کا ازالہ ہے اور مانع کا ازالہ شرط ہے اور ارسال دا بہ نقصان کا سبب ہے پونکہ ارسال میں ازالہ قید نہیں ہے اور اتنا اتفاق اور ارسال کے درمیان فاعل مختار کا فعل خالی ہے لہذا دا بہ کا فعل مرسل کی طرف مشوب نہ ہو گا مطلب یہ ہے کہ غلام کی بندش کھولنے والا صاحب شرط ہے کہ جیسیں متنے سبب ہیں اسے کہ شرط علت پر مقدم ہے اور مرسل صاحب سبب ہے جواب مصنف کا مقصد یہ ثابت کرنا ہے کہ خدا من واجب نہ ہونے میں مرسل اور صاحب حل دونوں برابر ہیں اگرچہ صاحب حل صاحب شرط ہے جس کو مسبب کر دیا گیا ہے اسے کہ شرط علت پر مقدم ہے اور مرسل صاحب السبب ہے۔

وقال ابو حینیۃ والبریوسف رضی اللہ عنہما از امام محمد رکنی زویک پرنے کا فعل طیران اور چوپائے کا فعل مشی ایں ہی طبی ہے جیسا کہ پانی بہر جانا مشکل پھٹ جانے کے بعد اہذا پرنے اور دا بہ کا فعل اگرچہ علت ہے مگر اس میں اس بات کی صلاحیت نہیں ہے کہ فعل کی اضافت اس کی طرف کی جگہ کسے مطلب یہ ہے کہ اگر کسی شخص نے دا بہ کو کھول دیا یا پختہ کا دروازہ کھول دیا جس کے نتیجے میں دا بہ فرار ہو گیا اور پرنہ اڑ گیا دا بہ کو اور قفس کو کھولنے والا خدا من تلف کا خدا من ہو گا اسے کہ دا بہ کو اور قفس کے دروازہ کو کھولنا شرط ہے کہ جس پر پرنے کا اڑنا اور دا بہ کا فعل اور پرنے کا فعل علت ہے مگر علت غیر صاحب ہے اس لئے کہ پرنے کا فرار ہونا مرتب ہوا ہے اور دا بہ کا فعل اور پرنے کا فعل علت ہے مگر علت غیر صاحب ہے اس لئے کہ پرنے کا اڑنا اور دا بہ کا فرار ہونا یہ طبی ہے جustrا کہ انسان کا ٹھنڈ طبی ہے اور طبی ہیز کی طرف کی حکم کی نسبت نہیں ہو سکتی، لہذا اتنا لف کی نسبت حل قید اور فتح باب قفس کی طرف ہو گی اور فتح باب قفس اور

حال قید دا بہ کے خدا من ہوں گے یہ ایسا ہی ہے کہ اگر کوئی شخص مشک کو پھاڑ دے اور مشک میں جو سیال شے موجود ہے وہ بہہ جائے تو مشک پھاڑنے والا خدا من ہو گا یہ نہیں کہہ سکتا کہ میں نے تو صرف مشک پھاڑ کی ہے اسکا بہنا تو اپنی طبیعت کی وجہ سے ہے اسی طرح دا بہ اور پرندہ کا فعل ہے شیخین دا بہ اور پرندے کے فعل کو فعل عبد کے مانند اختیاری مانتے ہیں سیال اشیاء کی طرح طبی نہیں مانتے مطلب یہ ہے کہ دروازہ کھونا شرط ہے کہ جس کے اندر علت پر مقدم ہونے کی وجہ سے سبب کے معنے ہیں اور پرندے اور دا بہ کا فعل علت صاحب ہے اور علت جب صاحب ہوئی ہے تو فعل کی اضافت علت کی طرف ہوئی ہے نہ کہ شرط کی طرف لہذا شیخین کے نزدیک قفس کے دروازہ کا کھونے والا اور دا بہ کو کھون لئے والا مختلف کا خدا من نہیں ہو گا۔

بخلاف سقوط فی الہیر کے، سقوط فی الہیر اگرچہ شرط پر مرتب ہو اسے اور وہ حضرت پیرے مگرچہ نک سقوط اختیاری نہیں ہے لہذا اس کی طرف حکم کی ثابت نہیں ہوئی بلکہ شرط کی طرف ہو گی جس کی وجہ سے کنوں کھونے والا تلف کا خدا من ہو گا یہی وجہ ہے کہ اگر کوئی شخص قصہ اکنیں میں بگریا تو حافر خدا من نہیں ہو گا بلکہ ان کا خون مفت میں خلاص ہو گا۔

وَأَمَّا الْعَلَاقَةُ فَمَا يَعْرِفُ الْوَجُودَ مِنْ خَدْرَانْ يَتَعَلَّقُ بِهِ، وَجُوبٌ، وَلَا وُجُودٌ، وَقَدْ يُسَسَّتِ  
الْعَلَامَةُ شرَّطًا مِثْلُ الْإِحْسَانِ فِي بَابِ الْرِّقَابَاتِ إِذَا ثَبَّتَ حَانَ مَعْرِفَةُ الْحَكْمِ الْبِرَّانِ فَامَّا  
أَنْ يُوَجَّدَ الْبِرَّانِ صَوْرَتِهِ، وَيَسْتَوْقَفَ إِنْقِادُكَ عَلَى وُجُودِ الْإِحْسَانِ فَلَا وَلِهَذَا الْعَرِيضُ مُ  
شَهُودُ الْإِحْسَانِ إِذَا رَجَعُوا بِحَالٍ،

ترجمہ:- اور یہ حال علامت تو وہ ہے کہ جو حکم کے وجود کی شناخت کرادے بغیر اس کے کہ اس سے حکم کا وجود یا وجود متعلق ہو اور کبھی علامت کا نام شرط بھی رکھتے ہیں جیسا کہ احصان باب زنا میں، سوجہ احصان ثابت ہو جائے تو وہ حکم زنا کے لئے معروف ہوتا ہے پس اگر زنا اپنی صورت کے اعتبار سے پایا جائے اور اس کا علت (رجم)، مثنا و جود احصان پر موقوف ہو ایسا نہیں ہے اور اسی وجہ سے شہود احصان کسی بھی حال میں خدا من نہیں ہوں گے اگر شہادت سے رجوع کر لیں۔

تشریح:- مثبت یا نجیگی کی دو قسمیں سمجھیں مٹا احکام مٹا متعلق بہ احکام، ماتتعلق بہ احکام کی چار قسمیں سمجھیں مٹا سبب مٹا علت مٹا شرط مٹا علامت، ماتتعلق بہ احکام کی چوچی اور آخری قسم کا بیان ہے علامت کے معنے لفظ میں نشانی کے میں گھنوارے مسجد کے لئے اور ہری جمڈی اجازت کے لئے اور سرخ جمڈی خطرہ کیلئے وغیرہ وغیرہ

علامت احمد طلحہ میں وہ ہے کہ جس کی تعریف مصطفیٰ رونے ان الفاظ میں کی ہے۔ فما یعرف الوجود من غیر ان سیقلت بروجوب ولا وجود۔“ مامنza جنس ہے بقیہ تین قیدیں احترازی ہیں، یعنی الوجود کی قید سے بسب سے احتراز ہو گیا اسلئے کہ بسب مفہومی اے الحکم ہوتا ہے حکم کے لئے معرف نہیں ہوتا لایتھل بروجوب کی قید سے علت سے احتراز ہو گیا اسلئے کہ وجوب حکم علت سے متعلق ہوتا ہے، اور لا وجوب کی قید سے شرط سے احتراز ہو گیا اسلئے کہ وجود حکم شرط سے متعلق ہوتا ہے، اور کبھی علامت کو مجاز اشرط بھی کہہ دیتے ہیں جیسا کہ احسان بابر زنایں اسلئے کہ احسان درحقیقت رجم کی علامت ہے نہ کہ شرط کہا گیا ہے کہ محسن وہ ہوتا ہے جیسیں سات شرطیں پالی جائیں مل عقل مل بلوغ مل حریت مل نکاح صحیح مل دخول بالنکاح مل زوجین کا احسان میں ایک دوسرے کے مثل ہونا ہے اسلام۔

شمس الامم نے کہا ہے کہ احسان کی صرف دو شرطیں ہیں مل اسلام مل دخول بالنکاح الصحیح با مرآۃ ہی مثلہ اب رہی عقل اور بلوغ کی شرطیہ اہلیت للحقوبہ کی شرطیں ہیں یعنی اگر یہ دونوں شرطیں موجود ہوں گی توحد جاری ہو گی ورنہ نہیں اور حریت تکمیل عقوبت کی شرط ہے احسان حکم زنا (رجم) کے لئے صرف علامت کا درجہ رکھتا ہے نہ کہ شرط کا یعنی یہ بات نہیں ہے کہ زنا کا علت رجم ہونا احسان پر موقوف ہے اور احسان اس کے لئے شرط ہے اسلئے کہ اگر کوئی شخص زنا کے بعد محسن ہوا مثلاً زنا کے بعد اسلام لایا نکاح صحیح سے دخول کر لیا یا غلام تھا آزاد ہو گیا وغیرہ تو اس احسان سے حکم زنا (رجم) ثابت نہ ہو گا اگر زنا کا علت ہونا احسان پر موقوف ہوتا اور احسان شرط ہوتا تو بعد از زنا احسان پائے جانے کو وجہ سے بھی زنا علت رجم ہوتا حالانکہ ایسا نہیں ہے۔ یہی مطلب ہے مصطفیٰ کے قول فاما ان یو جد ازنا یہورۃ لہ کا اور یہ بات تو ظاہر ہے کہ احسان رجم کی علت نہیں ہے اسلئے کہ رجم کی علت زنا ہے اور احسان رجم کے لئے سبب بھی نہیں ہے اسلئے کہ سبب وہ ہوتا ہے جو مفہومی اے الحکم ہو لہذا احسان رجم کے لئے سبب بھی نہیں ہو سکتا جب احسان رجم کے لئے نہ شرط ہو سکتا ہے اور نہ علت تو اب صرف علامت باقی رہ گئے لہذا احسان رجم کے لئے علامت ہے۔

البته عامۃ المتقدیں اور متاخرین میں الاصولیین والفقیراء احسان کو وجوب رجم کے لئے شرط کہتے ہیں اسلئے کہ شرط کی تعریف یہ ہے مشرط اشے مایوقف علیہ وجودہ۔ شے کی شرط وہ ہوتی ہے جس پر شے کا وجود موقوف ہو اور احسان میں یہ صفت موجود ہے اسلئے کہ رجم احسان پر موقوف ہے اور پونک احسان علامت حکم ہے نہ کہ شرط حقیقی لہذا اگر صرف احسان کے شاہد یا احسان اور زنا دونوں کے شاہد شہادت سے رجوع کر لیں تو احسان کے شاہد ہم نہیں ہوں گے اسلئے کہ علامت میں علت کا خلیفہ ہونے کی صلاحیت نہیں ہے اسلئے کہ علامت سے زوجوب متعلق ہوتی ہے نہ وجود لہذا علامت کیجاں بھی حکم کی

اضافت کرنا جائز ہیں ہے بخلاف شرط کے کہ اسیں علت کا خلیفہ بننے کی صلاحیت ہے لہذا اس مسئلہ میں احسان علت کا خلیفہ ہیں ہے نیز اسلئے بھی کہ احسان خصائصِ حمیدہ میں سے ہے لہذاحد کی اضافت جو کہ عقوبة ہے احسان کی جانب کیسے ممکن ہے۔

فَصُلْ، إِخْتَلَفَ النَّاسُ فِي الْعَقْلِ أَهُوَ مِنَ الْعِلْمِ الْمُوْجِبَةُ أَمْ لَا فَقَالَ الْمُعْتَلُونَ الْعِلْمُ مُوْجِبَةٌ لِمَا إِسْتَحْسَنَهُ مُعَذَّرَةٌ لِمَا إِسْتَقْبَعَهُ عَلَى الْقَطْعِ وَالبَّاتِ فَوْقَ الْعِلْمِ الْشَّرِعِيَّةِ فَلَعْنَمُبِيَّرٌ وَأَنَّ يَنْتَهُ بِدَلِيلِ الشَّرِعِ مَا لَكَيْدُرَكُهُ الْعَقْلُ أَوْ يَقْبَحُهُ وَعَلَوْا الْخَطَابَ مُتَوَجِّهًا بِنَفْسِ الْعَقْلِ وَقَاتُلُ الْأَمْدُرَ لِمَنْ عَقِلَ صَغِيرًا كَانَ أَوْ حَيَّدًا فِي الْوَقْفِ عَنِ الْطَّلَبِ وَتَرُكَ الْأَمْدَانِ وَإِنْ لَعْنَمُبِيَّرَهُ الدَّعْوَةُ وَقَاتَلَ الْأَشْعَرِيَّةُ لِأَعْبُرَةَ بِالْعَقْلِ أَصْلَادُونَ السَّمْعَ وَمَنْ اعْتَقَدَ الشِّرْكَ وَلَعْنَمُبِيَّرَهُ الدَّعْوَةُ فَهُوَ مَعْذُورٌ وَالْقَوْلُ الصَّحِيْحُ فِي الْبَابِ أَنَّ الْعَقْلَ مُعْتَدِرٌ لِإِثْبَاتِ الْأَهْلِيَّةِ،

ترجمہ:- یہ فضل عقل کے بیان میں ہے لوگوں نے اہل قبلہ سے اس بات میں اختلاف کیا ہے کہ آیا عقل موجباتِ احکام سے ہے یا نہیں تو معتزلہ نے کہا ہے کہ عقل جسکو مسخر کیجئے اس کیلئے علت موجہ ہے اور جس کو قبیح کیجئے اس کے لئے علت محرّمہ ہے لیکننا عقل شریعت سے بڑھ کر جیسا کچھ معتزلہ اس بات کو جائز نہیں کیجئے کہ دلیل شرع سے کوئی ایسا حکم ثابت ہو کہ عقل جسکا اور اک نہ کرنے کے لیے اس کو قبیح کیجئے اور خطاب کو نفس عقل کی جانب موجہ کیجئے ہیں اور معتزلہ نے کہا ہے کہ جو باشور ہو گیا صیغہ ہو یا کسی تو اس کو ایمان باللہ اور طلب حق سے توقف کرنے میں محدود نہیں کیجا جائیگا اگرچہ اس کو دعوت نہ پہنچو گئی ہو اور اشاعرہ نے کہا ہے کہ شریعت کے بغیر عقل کا کوئی اعتبار نہیں ہے اور جس نے شرک کا اعتقاد کیا حال یہ کیکہ اسکو (تو یہ) کی دعوت نہیں پہنچی تو وہ معدود ہے اور قول صحیح باب عقل میں یہ ہے کہ عقل اثباتِ الہیت کے لئے معتبر ہے۔

تشریح:- مصنف رحمہ نے صحیح ارجع کے بیان سے فارغ ہونے کے بعد عقل کا بیان شروع کیا ہے اس سے شارع کا خطاب ان کی لوگوں سے ہوتا ہے جو عاقل ہوتے ہیں، لوگوں کا اس بات میں اختلاف ہے کہ عقل عقل کا موجہ اور محرّمہ میں سے ہے یا نہیں، عقل یقینی طور پر تمام انسانوں کی بیکاں نہیں ہے بہب کے زیادہ عاقل انبیاء علیہم السلام ہوتے ہیں پھر اولیا، پھر حکماء، پھر عوام اور ان کے درمیان بھی بہت سے درجات میں شریعت نے بلوغ کو اعدل عقل کے قائم مقام قرار دیا ہے پھر عقل کے

مجبراً وغیر معتبر ہونے میں بھی اختلاف ہے اشاعرہ معرفت احکام شریعہ میں بغیر شارع سے ساعت کے عقل کو معتبر نہیں سمجھتے عقل ان کے نزدیک بیکار ہے چنانچہ عقل کے ذریعہ اشیاء کے حسن و فتح کی معرفت حاصل نہیں ہو سکتی اور معترل اس کے بر عکس حسن و فتح حلت و حرمت کا دار و دار عقل پر رکھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ عقل علت موجہ ہے ہر اس شے کیلئے جس کو پسند کرے اور جس کو قبیح سمجھے وہ عقل کے نزدیک یقیناً حرام ہے اور عقل کو علی شریعہ سے بھی بڑھ کر مانتے ہیں اور علی شریعہ کو احکام کے لئے امارات و علامات مانتے ہیں موجہ لہذا ہمہ نہیں مانتے ہیں اور علی عقلیہ کو موجہ بمقتضیہ مانتے ہیں اگر شریعت ایجاد و تحریم کے ساتھ دار دنہ بھی ہوتی تب بھی عقل اشیاء کے وجوب و تحریم کا حکم کرتی اور ان کا ثبوت صحیح پر موقوف نہ ہوتا اس کے علاوہ علی شریعہ فتح و تردیل کو قبول کرتی ہیں بخلاف عقل عقلیہ کے یہ غیر قابل للنفع و تبدیل ہیں مثلاً صافی کی معرفت، الہیت کا اعتقاد اور بندے کو اپنی بندگی کا اقرار اور شکر میتم، یہ سب ایسی چیزیں ہیں کہ عقل ان کو پسند کرتی ہے ان کے حسن کا دار شریعت پر نہیں ہے اگر شریعت نہ بھی دار ہوتی تب بھی عقل ان اشیاء کو فتح نہیں ہی سمجھتی اسی طرح جہل بالصافی اور کفر ان میتم اور عیش و ظلم وغیرہ کو عقل قبیح سمجھتی ہے اگر شارع ان اشیاء کی قباحت نہ بھی بیان کرتا تب بھی عقل کی نظر میں یہ اشیاء قبیح ہوتیں۔

**فائدہ:-** حسن و فتح کا اطلاق تین معانی پر ہوتا ہے ما طبیعت کو مرغوب اور غیر مرغوب ملحوظت کمال و صفت نقصان ملے دینا میں تحریف اور آخرت میں ثواب متعلق ہو اور دینا میں ذمہ اور آخرت میں عذاب متعلق ہو پہلی و دوسریوں کا تعلق بالاتفاق عقل سے چے تمسیحی قسم معترل اور اشاعرہ کے درمیان مختلف فہمے ہے۔

علم بجز و ادنی بیثت بدیل الشرع مالا یا درکہ العقل اور قبیح، معترل کے نزدیک ان کے اصول کے مطابق ولیل شرعی سے کوئی ایسا حکم ثابت نہیں ہو سکتا جس کا عقل اور اک نہ کر سکے جیسا کہ رویت باری، عذاب فرقہ، میزان، وزن اعمال وغیرہ، اسی طرح عقل جسکو قبیح سمجھے وہ بھی ولیل شرعی سے ثابت نہیں ہو سکتا اسی وجہ سے قبیح کو اللہ کا مخلوق نہیں مانتے اسلئے کہ خدا کی طرف قبیح کی نسبت عقل کے نزدیک قبیح ہے معترل اپنے اصول کی مزید تشریح کے طور پر کہتے ہیں لا عذر لمن عقل صنیف اکان او کبیر اہم اسکا مطلب یہ ہے کہ جس کو اچھے برا کی تمسیح اور شور حاصل ہو گیا خواہ نا باش بھی کیوں نہ ہو اگر طلب حق اور ایمان باللہ سے باذربھا تو ایسے شخص کا عذر قیامت کے دن عند اللہ مقبول نہیں ہو گا اگرچہ اس کے پاس کوئی داعی نہ آیا ہو اسلئے کہ ایمان باللہ اور طلب حق کے لئے عقل کافی ہے اگر ایمان نہ لایا تو گنہ گمار ہو گا۔

وقات الاشریفہ لا عبرة بالعقل اصولاً دون اربع، اشاعرہ کے نزدیک تمام تزداد و مدار ساعت و شریعت پر ہے ایجاد و تحریم میں عقل کا کوئی دخل نہیں ہے یہاں تک کہ ایمان، صدق، عدل، شکر، میتم کی خوبی اور انکے احمد اد کی قباحت بغیر ساعت اور شریعت کے معلوم نہیں ہو سکتی، اشاعرہ اپنے اصول کے مطابق کہتے ہیں کہ

اگر کوئی شخص شرک کا اعتقاد رکھے اور اس کو دعوت نہیں پہنچی تو یہ شخص مخدور ہے اور یہ بات جائز ہے کہ اہل جنت سے ہو اور اللہ تعالیٰ کے قول، «وَمَا كنَّا مُعذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا» سے استدلال کرتے ہیں یعنی اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ ہماری شان کے خلاف ہے کہ کسی کو مذاب دیں جب تک کہ ہم رسول نہ پہنچیں اور ان کا عقلی استدلال یہ ہے کہ حسن و فتح ذاتی نہیں ہیں اگر حسن و فتح ذاتی ہوتے تو مختلف عن العقل ہوتے کذب جو کہ اقبح القیار ہے بعض اوقات واجب ہوتا ہے مثلاً بھی کی حفاظت کے لئے، بے گناہ کو سزا سے پچانے کیلئے، فریقین میں صلح کرانے کیلئے وغیرہ ذلک،

اس دلیل کا جواب یہ ہے کہ ہمیں یہ تسلیم نہیں کہ صورت مفرد صندھ میں کذب حسن ہو گیا ہے بلکہ زیادہ سے زیادہ یہ کہہ سکتے ہیں کہ دو قیچع چیزوں میں سے کم قیچع کو اختیار کیا ہے یہ بات ظاہر ہے کہ قتل بنی ابیح اور کذب اس کے مقابلہ قیچع ہے لہذا قیچع کو اختیار کریں گے اور ابیح کو ترک کریں گے علی اہذا القیاس اشاعرہ کے نزدیک چونکہ حسن و فتح کا دار و مدار عقل پر نہیں ہے بلکہ عقل بے کار مغضن ہے ہبھی وجہ ہے کہ ولد لا یعقل کا ایمان بلوغ سے پہلے معتبر نہیں ہے اگرچہ ایں نیک و بد کی تیزی ہی کیوں نہ موجود ہو۔

والعقل الصحيح في الباب ان العقل معتبر لاثبات الاحلية، مصنف عليه الرحمه ماہو الحج عنده کوینان کرنا چاہئے میں جو کا خلاصہ یہ ہے کہ عقل نہ تو مختار کل ہے کہ تمام احکام کے لئے موجب اور محروم عقل ہی ہو یہاں تک کہ باشمور نابالغ پر ایمان لانا واجب ہو اور نہ بیکار مغضن ہے جیسا کہ اشاعرہ کا خیال ہے تمام تردار و مدار سماع پر ہے شارع نے جن چیزوں کو حسن کہلائے اگر ان کی خند کو حسن کہتا تو ایسی ہی ہوتا مثلاً شارع کے نزدیک عدل حسن ہے اگر شارع عدل کو قیچع اور نظم کو حسن کہتا تو حقیقت ایسی ہی ہوتی یہاں تک کہ اشاعرہ کے نزدیک باشمور نابالغ بچہ کا ایمان معتبر نہیں ہے جیسا کہ شور کا معتبر نہیں ہے، معتبر لہ افراط کے قال میں اور اشاعرہ تفریط کے، احناف کا طریقہ دریانی طریقہ ہے جو کہ افراط و تفریط سے یکسر پاک ہے نہ تو عقل مختار کل ہے جیسا کہ معتبر لہ کہتے ہیں اور نہ بیکار مغضن ہے جیسا کہ اشاعرہ کا مذہب ہے عاقل نابالغ پر ایمان لانا واجب نہیں جیسا کہ معتبر لہ کہتے ہیں ایمان نہ بچہ بھی نہیں جیسا کہ اشاعرہ کہتے ہیں بلکہ اگر ایمان لے آیا تو معتبر ہے اسی طرح اثبات الہلیت خطاب کے لئے عقل معتبر ہے اسلئے کہ لا یعقل کو خطاب کرنا قیچع ہے لہذا عقل بیکار بھی نہ ہوئی جیسا کہ اشاعرہ کہتے ہیں اور نہ عقل موجب بفہر ہے جیسا کہ معتبر لہ کہتے ہیں لہذا حسن کو دعوت نہ پہنچی ہو تو وہ مغضن عقل یا کوچھ سے مکلف نہیں ہے جب تک کہ اس کو اتنا دقت نہ پل جائے کہ جیسیں عور و فکر کے اگر اللہ تعالیٰ نے اس کو عاقل ہونے کے بعد اتنی مہلت دی کہ وہ ایں عور و فکر کر سکے پھر بھی وہ شخص ایمان نہیں لایا تو عذالہ مخدور نہیں ہوگا اگرچہ اس کے پاس دعوت نہ پہنچی ہو۔ فریقین کے دلائی مطولات میں دریکھ جا سکتے ہیں۔

وَهُوَ فِي بَدْنِ الْأَدْمَى يَضْرِبُ بِهِ طَرِيقٌ يَبْتَدِئُ مِنْ حَيْثُ يَنْتَهِ إِلَيْهِ دُرُكُ الْحَوَاسِ  
فَيَبْدَأُ الْمَطْلُوبُ لِلْقَلْبِ فَيُدْرِكُهُ الْقَلْبُ يَسْأَلُهُ بِتَوْفِيقِ الشَّرِيْعَةِ تَعَالَى لِإِيْجَامِهِ وَهُوَ  
كَالشَّمْسُ فِي الْمَكَوْنَتِ الظَّاهِرَةِ إِذَا بَرَغَتْ وَبَدَا أَشْعَاعُهَا وَضَعَهُ الطَّرِيقُ كَانَتِ  
الْعَيْنُ مُدْرِكَةً بِشَهَادَتِهَا وَمَا بِالْعَقْلِ كَفَائِيَةً وَلِهَذَا قُلْنَا إِنَّ الصَّبِيَّ غَيْرُ مُكَلَّفٍ  
بِالْأَيْمَانِ حَتَّى إِذَا عَقَلَتِ الْمَرَاهِقَةُ وَهِيَ تَحْتَ مُسْلِمِيَّنَ أَبْوَيْنَ مُسْلِمَيْنَ وَلَمْ تَصِفِ  
الْإِسْلَامَ لَمْ تَجِعَلْ مُرْتَدَةً وَلَمْ تَبْتَغِنِ مِنْ زَوْجِهَا وَلَمْ يَلْبِغْ كَذَلِكَ لِبَانَتْ مِنْ زَوْجِهَا  
وَكَذَانَقُولُ فِي الْذِيْنِ لَمْ تَبْلُغْهُ الدَّعْوَةُ أَتَهُ غَيْرُ مُكَلَّفٍ بِسَبْجَرَدِ الْعَقْلِ وَأَمَّا إِذَا  
لَمْ يَصِفِ إِيمَانَنَا وَكُفُرَنَا وَلَمْ يَعْتَقِدْ عَلَى شَيْءٍ كَانَ مَعْذُورًا إِذَا اعْنَاهُ اللَّهُ بِالْقِرْبَةِ  
وَأَمَّهَلَهُ لِدُرُكِ الْعَوَاقِبِ فَهُوَ لَمْ يَكُنْ مَعْذُورًا وَلَمْ يَلْمِعْ لَمْ يَكُنْ مَعْذُورًا وَلَمْ يَلْمِعْ لَمْ يَكُنْ مَعْذُورًا

ترجمہ:- اور وہ عقل جسم انسانی میں ایک نور ہے جس سے وہ راستہ روشن ہوتا ہے جس کی ابتداء اس جگہ سے ہوتی ہے جہاں حواسِ ظاہرہ کی رہنمائی حتم ہوتی ہے پس قلب کیسے مطلوبِ ظاہرہ ہو جاتا ہے چنانچہ قلب مطلوب کا اور اس کریمیتے سامن عقل اور اللہ تعالیٰ کی توفیق سے نہ کہ عقل کے واجب کرنے سے اور وہ عقل علم ظاہرہ میں سورج کے مانند ہے جب وہ مطلع ہو جائے اور اس سے شعائیں ظاہرہ ہو جائیں اور راستہ روشن ہو جائے تو اسکے سوچ کے نور کی وجہ سے اور اس کرنے والی ہو جاتی ہے مگر عقل کی رہنمائی ناکافی ہے اور اسی وجہ سے ہم نے کہا کہ بچہ ایمان کا مکلف نہیں ہے یہاں تک کہ جب مراہقہ سعید اور یوسفی مسلمان کے نکاح میں ہو اور مسلمان والدین کے درمیان آگئے اور وہ اسلام کو بیان نہ کر سکے تو اس کو مرتبہ قرار نہیں دیا جائے اور وہ اپنے شوہر سے باائزہ نہیں ہو گی اور اگر وہ اسی حالت میں بالغہ ہو جائے تو اپنے شوہر سے باائزہ ہو جائے کی اور اسی طرح ہم اس شخص کے بارے میں بھی کہتے ہیں کہ جسکو دعوت نہیں پہنچو چکی کہ وہ محض عقل کی وجہ سے مکلف نہیں ہے اور جب وہ ایمان اور کفر کو نہ بیان نہ کر سکے اور اسی سے کسی چیز کا اعتقاد نہ رکھتا ہو تو وہ معدود رسمحاجاۓ گا اور اگر اللہ تعالیٰ نے اس کی بخوبی سے مدد کی اور انہم میں عزور کرنے کا موقع دیا تو ایسا شخص معدود نہ ہو گا اگرچہ اس کو دعوت نہ پہنچی ہو۔

تفسیریہ:- مصنف علیہ الرحمہ جب عقل کے معتبر اور غیر معتبر ہونے کے بارے میں مذاہب کے بیان سے فارغ ہو گئے تو اب عقل کی تعریف شروع فرمائے ہیں فرماتے ہیں عقل بدن انسانی میں ایک نور ہے اس کا محل کیا ہے، فلا سفرہ کہتے ہیں کہ اسکا محل دماغ ہے اور احمدو نبی فرماتے ہیں کہ اسکا محل قلب ہے، عقل کی مثال سورج جیسی ہے جس کے واسطے محسوسات کا اور اس کیجا جاتا ہے اسی طرح

عقل ایک نور ہے جس سے اشیاء کی حقیقت اور ان کی کہنے کا اور اک کیا جاتا ہے بلکہ عقل نور کہلانے کی زیادہ سختی ہے اسلئے کہ عقل کے ذریعہ محققہات کی طرف رہنمای کی جاتی ہے بخلاف سورج کے کہ وہ محسوسات کے اور اک کا ذریعہ ہے اس نور کے ذریعہ ایسا راستہ روشن ہو جاتا ہے کہ جس کی ابتداء وہاں سے ہوئی ہے جہاں حواس خمسہ ظاہرہ کا اور اک ختم ہو جاتا ہے اسلئے کہ انسان جب کسی عمارت کو مٹلا دیکھتا ہے تو اسی حسن و خوبی، پیشی اور بلندی، رنگ و روغن حواس خمسہ ظاہرہ معلوم ہو جاتے ہیں مثلاً اسکا ہمواری اور ناہمواری چکنایا کھر دراہنایا چھوکر قوت لامہ سے معلوم ہو سکتی ہے اسی طرح اسکا رنگ و روغن نظر یعنی قوت باصرہ سے معلوم ہو سکتا ہے حواس خمسہ ظاہرہ کی رہنمائی صرف محسوسات تک ہو سکتی ہے یہ معلوم کرنا کہ عمارت کا کوئی بنانے والا ہے جو فن تعمیر سے واقف ہے مثلاً جب تاج محل پر نظر پڑتی ہے تو اس کی خوبی اور خوبصورتی، اس کا رنگ روغن بلندی اور پیشی، طول و عرض، چکنایا کھر دراہنایا تکم دیکھنے سے چھوٹے معلوم ہو سکتی ہیں مگر یہ کہ اسکا کوئی بنانے والا ہے جو فن تعمیر سے واقف اور بڑا ہمارے اسکا اور اک کرنا حواس ظاہرہ کے بس کی بات نہیں ہے یہیں پر ان کی رہنمائی ختم ہو جاتی ہے اور یہاں سے حواس خمسہ باطنہ جنہیں عقل بھی شامل ہے کہ رہنمائی شروع ہوئی تھے مطلب یہ ہے کہ جہاں حواس ظاہرہ کی پرواز ختم ہو کر عجز ظاہرہ ہو جاتا ہے وہاں سے عقل کی پرواز شروع ہوئی ہے گویا کہ حواس ظاہرہ زبان حال سے کہدیتے ہیں ۔

### اگر یک سیر موئے بر تر پرم پر فروع بھلی بسو زد پرم !

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ انسانی سورج سے جہانی سورج بد رجہا افضل اور بہتر ہے۔

وہاں بالعقل کفایت، نور عقل نور شمس سے اگرچہ بد رجہا اعلیٰ اور افضل ہے اور معرفت خداوندی کا آکار ہے مگر یہ بھی شریعت اور توفیق خداوندی کے بینیہ کافی نہیں ہے اسی وجہ سے ہم نے کہا کہ نہ بالغ ہو شمذ باشور پر ہی ایمان کا مکلف نہیں ہے یعنی ایمان لانا واجب نہیں ہے البتہ اگر ایمان لے آئے تو مستبر ہو گا یہاں تک کہ رہا کی عاقله جو قریب البلوغ ہو گئی مسلمان کے نکاح میں ہو اور رہا کی کے والدین مسلمان ہوں تاکہ رہا کی کا حکما مسلمان ہونا ثابت ہو سکے اس سے اسلام کے بنیادی اصولوں کے بارے میں دریافت کیا جائے مگر وہ نہ تباہ کے تو اس کے مرتد ہونے کا حکم نہ لگایا جائے کہ نہ بالغ ہونے کی وجہ سے محض عقل کی بنیاد پر وہ اسلام کی مکلف نہیں ہے حالانکہ وہ عاقله ہے مگر جو نکہ تکلیف کے لئے محض عقل کافی نہیں ہے لہذا اس پر اسلام لانا واجب نہیں ہے اور جب اسلام لانا واجب نہیں ہے تو وہ اپنے شوہر سے جدا بھی نہیں ہوگی البتہ اگر وہ اسی حالات میں بالغ ہو گئی اور اسلام کی صفات بیان کرنے پر قادر نہیں ہوئی تو اپنے شوہر سے جدا ہو جائے گی ۔

اور یہی صورت حال اس شخص کے بارے میں بھی ہے جو عاقل بالغ ہے مگر اس کو دعوت توجیہ رسالت

ہنسیں پہنچو پہنچی اور بانٹ ہونے کے بعد وہ اتنی مدت بھی زندہ نہ رہا کہ وہ کائنات میں عنزوں فکر کر کے توجید کا قابل ہو سکے تو ایسا شخص بھی محض عقل کی وجہ سے ایمان کا مکلف نہیں ہو گا اور وہ جب نہ ایمان کو جانتا ہے اور نہ کفر سے واقف ہے اور انہیں سے بھی چیز کا اعتقاد نہیں رکھتا تو ایسا شخص مخدوں سمجھا جائے گا اور یہ بتہ بھی ہو سکتا ہے کہ پاش ہونے کے بعد فوراً مر گیا اسلئے کہ نہ تو اسکو دعوت پہنچو پہنچی اور نہ وہ چیز پہنچو پہنچی جو دعوت کے قائم مقام ہے اور وہ سچانہ تعالیٰ کی توجید پر نظر و استدلال کا زمانہ ہے اور اگر عنزوں فکر نظر و استدلال کے لئے اس کو مہلت ملی اور انہم کو سوچنے کا موقع ملا تو ایسا شخص مخدوں سمجھا جائے گا اگرچہ اس کے پاس دعوت نہ پہنچو پہنچی ہو اسلئے کہ دو بالوں کی وجہ سے ایمان لانا واجب ہو جاتا ہے عقل اور دعوت یا عقل اور قائم مقام دعوت اور قائم مقام دعوت سے مراد بانٹ ہونے کے بعد عنزوں فکر کی مہلت ہے جب اس شخص کو عقل اور قائم مقام دعوت حاصل ہیں تو ایکسان لانا واجب ہے۔

عَنْ خَوْمَاقَىلَ أَبُو حَنِيفَةَ فِي السَّفِيهِ إِذَا بَلَغَ حَنِيسًا وَعِشْرِينَ سَنَةً لَمْ يُمْتَنَعْ حَالُهُ عَنْهُ  
لِأَنَّهُ قَدْ اسْتَوْفَى مُدَّةَ التَّعْرِفَةِ وَالِامْتِعَانِ فَلَمْ يُبَدِّمْ مِنْ أُنْيَرَهُ أَدَبَهُ رُشْدًا وَلِنَسْ  
عَلَى الْحَدِّ فِي هَذَا الْبَابِ أَدَلِيلٌ فَتَاطِعُ فَمَنْ جَعَلَ الْعَقْلَ عِلْمًا مُوجَبَةً يَمْتَسِعُ الشَّرْعُ  
بِخِلَافِهِ فَلَادِلِيلَ لَهُ يَعْتَمِدُ عَلَيْهِ وَمَنْ أَعْنَى بِهِ مِنْ كُلِّ وَجْهٍ فَلَادِلِيلَ لَهُ أَيْضًا وَهُرَ  
مَذَهَبُ الشَّافِعِيِّ وَفِيَّا تَالَ فِي قَوْمٍ لَمْ يَلْفَهُمُ الدَّعْوَةُ إِذَا قَتَلُوا أَصْنَافَهُمْ جَعَلَ  
كُفَرُهُمْ عَفْوًا وَذَلِكَ لِأَنَّهُ لَا يَمْجُدُ فِي الشَّرْعِ أَنَّ الْعَقْلَ عَيْرُ مُعْتَبِرٍ لِإِثْبَاتِ الْأَهْلِيَّةِ  
فَإِنَّمَا يَلْفِيَهُ يَدُ الْأَلْهَمَيْهِ الْعَقْلُ وَالْإِجْتِهَادُ فِيَّا قَضَى مَذَهَبَهُ،

ترجمہ ہے۔ اسکی طریق پر جو امام ابو حنیفہ رحمے سفیر کے بارے میں کہا ہے جبکہ وہ پچھیس سال کی عمر کو پہنچو پہنچ جائے کہ سفیرہ کا مال سفیر سے نہ رکا جائے اسلئے کہ اس نے بخیرہ اور آزمائش کی مدت پوری کر لی ہے لہذا اب ضروری ہے کہ اس بخیرہ کی وجہ سے رشد میں اضافہ ہو جائے اور اس (بخیرہ کے باب میں) حد کی تینیں پر کوئی فلکی دلیل نہیں ہے بلیں جس شخص نے عقل کو علت موجبہ قرار دیا ہے تو وہ عقل کے خلاف شریعت کے وار دہونے کو ممنوع بحث تھے چنانچہ اس شخص کے پاس کوئی قابل اعتماد دلیل موجود نہیں ہے اور جس نے عقل کو بالکل لغو قرار دیا ہے اس کے پاس بھی کوئی دلیل نہیں ہے اور یہ امام شافعیؒ کا مذہب ہے امام شافعیؒ نے اس قوم کے بارے میں فرمایا ہے کہ جس دعوت نہیں پہنچو پہنچی جب ان کو قتل کر دیا گیا تو وہ مخصوص ہوں گے تو ان کے کفر کو عفو قرار دے دیا اور یہ اسلئے کیا کہ شریعت میں کوئی ایسی دلیل نہیں ملی کہ

جس سے عقل کا اثباتِ اہلیت کے بارے میں غیر معتر بونا ثابت ہو سکے عقل کو دلالت عقل ہی سے باطل قرار دیا ہے اُن کا مذہبِ متناقظ ہو گیا۔

تشریف یہ ہے۔ مہلت اور عنزہ و فکر کے لئے زمانہ کے ادراک کو بلوغ دعوت کے قائم مقام قرار دینا ایسا ہی ہے کہ امام ابوحنیفہ رحمہ سعینہ کے بارے میں فرمایا ہے کہ جب سفیر یہ پیس پرس کا ہو جائے تو سید احمد اری کے انتار میں دار نہ ہونے کے باوجود اسکا مال اس کے حوالہ کر دیا جائے حالانکہ سعینہ کو اسکا مال پھر دکرنا سید احمد اری کے آشنا نہ دار ہونے کی شرط کے ساتھ مطلب ہے کہا قائل اللہ تعالیٰ ہے «فَإِنَّ أَنْتَمْ مِنْهُمْ رَشِيدٌ فَادْفُونَ إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ» اسلئے کہ جب سفیر نے تجیرہ اور امتحان کی مدت پوری کر لی تو اسیں رشد پیدا ہو، یہی جانا چاہیے امام ابوحنیفہ نے پیس سال کی مدت کو رشد اور سید احمد اری کے قائم مقام قرار دیا ہے چونکہ اس پیس سال کی مدت میں انسان دادا بن سختا ہے بایس طور کہ بعض پچھے بارہ سال کی عمر میں بالغ ہو جاتے ہیں بالغ ہونے کے فوراً بعد اس کی شادی کر دی گئی جمل کی اقل مدت چھ ماہ میں اس کے لذکار پیدا ہو گیا وہ سمجھی بارہ سال کی عمر میں بالغ ہو گیا اس کی بھی فوراً شادی کر دی گئی اس کے بھی چھ ماہ میں پیدا ہو گیا یہ کل مدت پیس سال ہوئی اس مدت میں پہلا شخص دادا ہو گیا اگر دادا ہونے کے بعد بھی سید احمد اری کو سینیں آئی تو پھر کب آتے گی، رشد حقیقی اگرچہ متحقق ہنسیں ہوں ابنتہ رشد حکمی متحقق ہو گیا لہذا رشد حکمی مال پھر دکرنے کیلئے کافی ہے اسلئے کہ اللہ تعالیٰ ہے «فَإِنَّ أَنْتَمْ مِنْهُمْ رَشِيدٌ» میں رشد اکونکرہ فرمایا ہے اسکا مطلب یہ ہے کہ جب تم ان میں رشد محسوس کرو خواہ محققی یا تقدیر پری تو انکو مال پھر دو پس جس طرح مدت کو رشد کے قائم مقام کر دیا گیا ہے اسی طرح زمانہ نظر و استدلال کو شخص مذکور کے حق میں دعوت کے قائم مقام کر دیا گیا ہے اگر مذکور شخص عقل اور قائم مقام دعوت کے حاصل ہونے کے بعد بھی ایسا نہیں لائے گا تو معدن ہو گا۔

وَسِيسٌ عَلَى الْحَدْفِ بِهِذَا الْبَابِ دَلِيلٌ قَاطِعٌ، مَصْنَفٌ عَلَيْهِ الْأَحْدَادُ اسْعَبَارَتْ سَمَّةٌ سَفِيفَةٌ پُرْبُونَةٌ دَالِيَّةٌ اعْتَرَاضٌ  
كَاجُوبٌ دَسْنَا چَا سَنَسَتْهُ مِيلٌ۔

سوال \_\_\_\_\_ اپنے سفیر کے لئے پچھیس سال کی مدت کیوں مقرر فرمائی جبکہ قیاس کا تقاد نہ یہ تھا کہ مسئلہ مرتد پر قیاس کرتے ہوئے تین دن کی مہلت مقرر فرماتے؟

جواب \_\_\_\_\_ اسکا جواب یہ ہے کہ مہلت کی مدت کی تینیں میں چونکہ کوئی نص قطعی نہیں ہے جس سے یہ کہا جاسکے کہ مہلت کی مدت تین دن یا اس سے زیادہ ہوئی چاہیے اسلئے کہ لوگوں کی عقليں مختلف ہوتی ہیں بعض ایسے عقليں ہوتے ہیں کہ قلیل مدت میں ان باتوں کی ہدایت حاصل کر لیتے ہیں کہ جن کی دوسرا شخص ایک طویل مدت میں بھی حاصل نہیں کر سکتا پھر اپنے جو لوگ عقل کو لغوا دریکار قرار دیتے ہیں جیسا کہ اشاعرہ، اور یہی مذہب امام شافعی رحمہ کا بھی ہے ان کے پاس بھی کوئی دلیل نہیں ہے نہ عقلی اور نہ نقلي بلکہ عقل کا ابطال

ویں عقلی ہی کرتے ہیں اور یہ کھلا تعارض اور تضاد ہے اسلئے کہ جب عقل لغو اور بیکار ہے تو اس سے استدال کس طرح درست ہے چنانچہ امام شافعی رحمنے اپنے اصول کے مطابق فرمایا کہ مسلمانوں نے مجھی امی قوم کو قتل کر دیا کہ جنکو دعوت توحید نہیں پہنچی تو قائل مقتولین کی دیت کے خلاف ہوں گے گویا کہ امام شافعی رحمنے ان کے کفر کو عفو قرار دیا ہے اسلئے کہ مقتول اگرچہ عاقل بالغ تھا اور اس کو اتنا موقع بھی ملا کہ وہ توحید کے بارے میں عور و فکر کر سکتا تھا مگر چونکہ اس کے پاس دعوت توحید نہیں پہنچی جس کی وجہ سے اس پر ایمان لانا واجب نہیں تھا لہذا اسکا کفر عفو بمحاجا جائے گا اور اس کی عقل کا کوئی اعتبار نہیں ہو گا۔

اور اخاف کے نزدیک قائل مقتول کی دیت کا خاصاً منہیں ہو گا اگرچہ اسکا قتل کرنا قبل الدعوه حرام تھا لیکن قتل سبب خمان نہیں ہو گا اسلئے کہ ہم اس کے کفر کو کسی حال میں عفو قرار نہیں دے سکتے جبکہ اس کو توحید کے بارے میں عور و فکر کی دست بھی حاصل ہو چکی ہے لہذا اسکا قتل ایسا ہی ہو گا جیسا کہ اہل حرب کی عورتوں کو قتل کرنا جس طرح حربی عورت کو قتل کرنا حرام ہے مگر دیت پھر بھی واجب نہیں ہوتی اسی طرح مذکورہ شخص کا مسئلہ بھی ہو گا۔

وَإِنَّ الْعَقْلَ لَأَيْقَنَ عَنِ الْهُرُجِ فَلَا يَصِحُّ حُجَّةٌ بِنَفْسِهِ بِعَالٍ وَإِذَا بَثَتَ أَنَّ الْعَقْلَ مِنْ صِفَاتِ الْأَهْلِيَّةِ قُدِّمَ الْكَلَامُ فِي هَذَا يَنْقَسِمُ عَلَى قِيَمَتِ الْأَهْلِيَّةِ وَالْأَمْوَالِ الْمُعْتَرِضَةِ عَلَيْهَا،

ترجمہ :- اور عقل یقیناً خواہشاتِ نفسانی سے جدا نہیں ہوتی ہے لہذا عقل بنفسہ کی حال میں بحث نہیں ہو سکتی اور جب یہ ثابت ہو گیا کہ عقل اہلیت کی صفات میں سے ہے تو ہم کہتے ہیں کہ کلام بیان اہلیت کے بارے میں دو قسم پر ہے اول اہلیت اور دوسرے وہ امور جو اہلیت پر عارض ہوتے ہیں۔

تشریح :- وان العقل کا عطف لانہ لا یجبر فی الشرع پر ہے مسطوف علیہ سے اشاعرہ اور امام شافعیؓ کا رد تھا اور وان العقل سے محزلہ پر ہوئے جسکا خلاصہ یہ ہے کہ عقل کو مختار کل بھنا اور حسن و بقیہ کا دار و مدار عقل پر رکھنا درست نہیں ہے اول توجیہ کہ عقل کے ساتھ وہم بسا اوقات متعارض ہوتا ہے جس کی وجہ سے مطلوب خلط ملط خلط ہو جاتا ہے تھی وجہ ہے کہ عقل ایک دوسرے کی مخالفت کرتے ہیں بلکہ بعض اوقات ایک ری شخص اپنی مخالفت کرتا ہے ایک وقت ایک نظر پر پیش کرتا ہے اور دوسرے وقت میں اس کے خلاف نظر پر پیش کرتا ہے اگر عقل ہمیشہ راہ راست کی طرف رہنا ہی کرتی تو عقل ایک آپس میں اختلاف ہوتا اور نہ اپنے کلام سے اپنا کلام متعارض ہوتا جب عقل کا یہ حال ہے تو عقل پر کس طرح اعتماد کیا جا سکتا ہے اور یہ کہا جا سکتا ہے کہ عقل علتِ مستقلہ ہے شریعت کی کوئی حاجت نہیں ہے اور عقل کے مقابلہ میں شریعت کا

کرنی اعتبار نہیں ہے اس کے علاوہ عقل خواہشات نفسانی سے خالی نہیں ہوتی اس لئے کہ ابتداء میں عقل نہیں ہوتی اور نفس خواہشات کے اعتبار سے عقل پر غالب ہوتا ہے لہذا جب عقل ہوتی ہے تو خواہشات میں مغلوب ہوتی ہے الایہ کہ اللہ تعالیٰ اپنی خصوصی رحمت انہیاں کو حفظ فرمائیتے ہیں جب عقل کا یہ حال ہے تو دعوت رسول اور توفیق خداوندی کے ذریعہ عقل کی تائید ضروری ہے یا پھر اس کی تائید ضروری ہے جو عقل کے قائم مقام ہے یعنی اتنا وقت کہ ایک عنور و فکر کر سکے، جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ عقل صفات الہیتہ میں سے ہے یعنی عقل کے ذریعہ الہیت ثابت ہوتی ہے تو اہلیت کا بیان شروع کرتے ہیں۔

فَصَلٌ فِي بَيَانِ الْأَهْلِيَّةِ، الْأَهْلِيَّةُ نَوْعَانِ أَهْلِيَّةِ الْوُجُوبِ  
فَيَسَّأَءُ عَلَى قِيَامِ الْذِمَّةِ فَإِنَّ الْأَدْمَعَ يُوْلَدُ وَلَهُ ذَمَّةٌ صَالِحَةٌ لِلْوُجُوبِ لَهُ وَعَلَيْهِ بِالْجَمَاعِ  
الْفَقَهَاءِ بِسَاعَةِ الْعَهْدِ الْمَاضِي قَالَ اللَّهُ تَعَالَى "وَإِذَا خَذَرَ بْنَكَ مِنْ بْنَى آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ  
ذَبَّيَّتْهُمَا إِلَى الْخِرَالِيَّةِ، وَقَبْلَ الْإِنْفِصَالِ هُوَجُزٌ مِنْ وَحْيٍ فَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَمَّةٌ مُطْلَقَةٌ"  
حَتَّى صَلَحَ لِيَعْبَ لَهُ الْحَقُّ وَلَمْ يَعْبَ عَكِيْرُ وَأَفْنَسَ وَظَهَرَتْ لَهُ ذَمَّةٌ مُطْلَقَةٌ كَانَ  
أَهْلًا لِلْوُجُوبِ لَهُ وَعَلَيْهِ غَيْرَاتِ الْوُجُوبِ غَيْرِ قَصْدٍ بِنَفْسِهِ بَيْازَانَ يَبْطَلُ لِعَدَمِ حَكِيمَيْهِ  
وَغَرَضِهِ كَمَا يَسْعَدُهُمْ لِعَدَمِ مَعْلِمَهِ وَلِهَذَا الْمَرْيَبُ عَلَى الْكَافِرِ شَيْئًا مِنَ الشَّرَائِعِ الْتِيْهِ  
الظَّاعَاتُ لَتَالْمَمْيَكُنُ أَهْلًا لِلثَّوَابِ الْخَيْرَةِ وَلِزَمَّةِ الْأَيْمَانِ لَمَّا كَانَ أَهْلًا لِلْأَدَاءِ  
وَوُجُوبِ حَكِيمَيْهِ وَلَمْ يَعْبَ عَلَى الصَّبِيِّ الْأَيْمَانَ تَبَلَّ أَنْ يَعْقِلَ لِعَدَمِ أَهْلِيَّةِ الْأَدَاءِ  
وَإِذَا عَقَلَ وَلَحْقَمَ الْأَدَاءَ قَلَنَا بِمَوْجَبِ اَصْنَلِ الْأَيْمَانِ عَلَيْهِ دُونَ اَدَاءِهِ حَتَّى صَحَّ  
الْأَدَاءُ مِنْ غَيْرِ قَكْلِيفٍ وَكَانَ فَرْضًا كَالْمُسَافِرِ بِيَوْمِيِّ الْجَمَعَةِ،

ترجمہ:- یہ فصل اہلیت کے بیان میں ہے اہلیت کی دو قسمیں ہیں اہلیت واجب اور اہلیت اداء اور بہر حال اہلیت واجب تو یہ بھی ہے ذمہ کے قیام پر پس انسان پیدا ہوتا ہے اور اس کے لئے ذمہ صالح ہے اس کے واجب کے واسطے اور اس پر واجب کے واسطے فقہاء کے اجماع کے ساتھ بنار کرتے ہوئے عہد ماضی پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا، وہاذا خذربن من بنی آدم من ظہورہم ذریشم الایہ اور (اپنی ماں) سے جدا ہونے سے پہلے وہ میں وحی جز ہے لہذا اس کے لئے ذمہ کا ملٹھیجے یہی وجہ ہے کہ ایک اس بات کی حملہ جت تو ہے کہ اس کے لئے حق واجب ہو مگر اس بات کی حملہ جت نہیں رکھتا کہ اس پر حق واجب ہو اور جب وہ جدا ہو گیا اور الکیلے ذمہ کا ملہ کا ظہور ہو گیا تو وہ واجب نہ اور واجب علیہ کا اہل ہو گیا مگر چونکہ واجب بذات خود مقصود نہیں ہوتا

لہذا یہ بات جائز ہے کہ وجوہ کا حکم یعنی ادار حکم کی غرض نہ ہونے کی وجہ سے وجوہ باطل ہو جائے جیسا کہ وجوہ اسکا محل نہ ہونے کی وجہ سے معدوم ہو جاتا ہے اسی وجہ سے کافر پر ان احکام میں سے کوئی حکم واجب نہیں ہوتا جو از قبیلہ عبادت ہیں اسلئے کہ وہ ثواب آخرت کا اہل نہیں ہے اور اس پر ایمان لازم ہو گا اسلئے کہ وہ ادار ایمان کا اہل ہے اور ایمان کے حکم کے ثبوت کا اہل ہے دینے آخرت کے ثواب کا اور بچہ پر عاقل ہونے سے پہلے ایمان لانا واجب نہیں ہے ادار کی اہلیت نہ ہونے کی وجہ سے، اور جب وہ عاقل ہو گیا اور ادار ایمان کا مخلل ہو گیا تو ہم اس کے اور پر نعمت ایمان کے قائل ہو گئے نہ کہ وجوہ ادار کے یہاں تک کہ مکلف کٹھرائے بغیر ایمان کی ادائیگی صحیح ہے اور یہ اس کی جانب سے ادائے فرض ہو گا جیسا کہ ساز جماد اکارے۔

**تشریح:** اہلیت کے لغوی معنے کسی فعل کو کرنے کی صلاحیت کا ہونا اور اصطلاح شرع میں حقوق مشروطہ و علیہ کے وجوہ کی صلاحیت کا ہونا۔

اہلیت کی دو نیں ہیں اہلیت وجوہ اور اہلیت ادار، اہلیت وجوہ کا مدار عہد است پر ہے اس عہد است کی وجہ سے تما بی نوزع آدم دنیا میں ظہور کے بعد وجوہ کی اہلیت رکھتے ہیں اور اسی اہلیت کو ذمہ صاحب کہا جاتا ہے یعنی انسان کے دنیا میں ظہور کے بعد انسان کے اندر حق لر و علیہ کی صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے اور یہ سب بچہ اس عہد است کی وجہ سے ہوتا ہے جو کہ بندے اور اس کے رب کے درمیان یہ میثاق میں جاری ہوا تھا اور جو کی خبر اللہ تعالیٰ نے اپنے قول و اذا خذ ربك من بني آدم لز می دی ہے اور ولادت سے پہلے پچھے من وجد اپنی ماں کا جز ہوتا ہے اسلئے کہ بعض احکام میں ماں کے تابع ہوتا ہے مثلاً حریت و رقیت، حرکت و سکون، یہی وجوہ ہے کہ اسکا ذمہ کامل نہیں ہوتا لیکن چونکہ منفرد بالحیاة اور پیدا ہونے کے لئے تیار ہوتا ہے اسلئے من وجد اسکا ذمہ ہوتا ہے جس کی وجہ سے وہ احکام اس کے لئے ثابت ہو جاتے ہیں جنہیں اسکا لفظ ہے مثلاً عقیق ہے یعنی اگر بچہ کو ماں کے پیٹ، ہی میں آزاد کر دیا جائے تو آزاد ہو جائے گا اسی طرح ارث، نسب، وصیت وغیرہ ملکوں کو اس کا ذمہ کامل نہیں ہوتا لہذا اس پر حقوق ثابت نہیں ہوتے مثلاً اگر ولی نے جنین (حمل) کیلئے کوئی نہ خریدی تو جنین پر اسکا ملن واجب نہیں ہوتا مصطفیٰ حنفی و لم یجب علیہ سے اسی کی طرفہ اشارہ کیا ہے۔

**واذا انفضل و ظهرت لذمة از اور جب بچہ کا ذمہ کاملاً ہو جاتا ہے جو اس کے دنیا میں اسکا ظہور ہو جاتا ہے تو اسکا ذمہ کامل ہو جاتا ہے تو وہ حقوق لر و علیہ کا اہل ہو جاتا ہے اور دنیا میں اسکا ظہور ہو جاتا ہے جو عزماً میں اور صنان مخلفات اور میش اور زوجات و اقارب کا نفقہ ثابت ہو جاتا ہے۔**

**سوال** — پیدا ہونے کے بعد جب بچہ کا ذمہ کاملاً ہو جاتا ہے تو اس کے احکام بالغین کے مثل ہونے

چاہیں لہذا اس پر بزار اور عقوبت واجب ہونی چاہیئے؟

ذکورہ سوال کا جواب مصطفیٰ حنفی وغیرہ اس کا وجوب غیر مقصود بغضہ سے دے رہے ہیں جسکا خلاصہ یہ ہے کہ

وجوب کا مقصد اصلی ادار بالاختیار ہے اور جب بچھے سے ادار بالاختیار ممکن نہیں ہے لہذا وجوب ایسے افعال میں باطل ہو جائے گا کہ جن کا ادا کرنا اختیار سے ہے ورنہ جس طرح محل کے فوت ہونے سے فوت ہو جاتی ہے اسی طرح غرض کے فوت ہو جاتے ہے بھی فوت ہو جاتی ہے مثلاً حرکی بیس ملینز نہ ہونے کی وجہ سے فوت ہو جاتی ہے اسی طرح اعتاق بہیہہ اسلئے باطل ہے کہ بہیہہ رجائز محل عقیق نہیں ہے۔

ولہذا لم یجب علی الکافر ہر آگر وجب کی غرض فوت ہو جائے تو وجب فوت ہو جاتا ہے تھی وجہ ہے کہ کافر پر وہ احکام واجب نہیں ہوتے جو از قبیلہ طاعات ہیں جیسا کہ حوم، صلوٰۃ، زکوٰۃ، اسلئے کہ ان کا مقصد اور غرض ثواب آخرت ہے اور کافر ثواب آخرت کا محل نہیں ہے۔

مصنف حنفی نے اسی اس طاعات کی قید سے ان احکام کو خارج کر دیا جو از قبیلہ طاعات نہیں ہیں اور جن احکام کا مقصد ثواب آخرت نہیں ہے بلکہ دنیاوی مفت ہے جیسا کہ جزیہ خزان و عینہ ایسے احکام کا فسروپر بھی واجب ہوں گے۔

سوال — کافر جب ثواب آخرت کا محل نہیں ہے تو پھر اس پر ایمان لانا بھی واجب نہ ہونا چاہیئے حالانکہ ایمان لانا واجب ہے؟

اس سوال کا جواب مصنف حنفی دل زمہ الایمان لمساکان اہل الاداء لہر سے دے رہے ہیں جسکا خلاصہ یہ ہے کہ کافر پر ایمان واجب کرنے میں غرض فوت نہیں ہوتی اسلئے کہ ایمان کی غرض اجر آخرت ہے اور کافر کو ایمان کا اجر ملے گا بخلاف حوم و صلوٰۃ کے ایمان کے نہیں ملے گا لہذا کافر پر ایمان کو واجب کرنے کی غرض فوت نہیں ہوتی لہذا ایمان لانا واجب ہو گا۔

ولم یجب علی الصبی الایمان ہو یہ فیما زان سبیل پر دوسری تفریغ ہے ولہذا لم یجب علی الکافر پہلی تفریغ تھی، صبی لا یعقل پر ایمان لانا واجب نہیں ہے اسلئے ایمان کو واجب کرنے سے کوئی فائدہ نہیں ہے چون کہ صبی لا یعقل اپنے اختیار سے ایمان کو ادا نہیں کر سکتا اسلئے کہ اختیار بیشراہیت ممکن نہیں ہے اور بچھے عیم الہلیت ہے۔

واذ اعقل و اشتمل الاداء، اور بچھے جب عاقل ہو جائے اور اسیں تکمیل ایمان کی صلاحیت پیدا ہو جائے تو ہم اس پر اصل ایمان کے ثبوت کے قائل ہیں اسلئے کہ وجب اسباب اور صلاحیت ذمہ میں متعلق ہوتا ہے اور جبی عاقل اور ایمان کا اہل ہوتا ہے لہذا نفس وجب، غرض کے فوت نہ ہونے کی وجہ سے فوت نہیں ہو گا بخلاف دیگر فرائض کے کہ وہ واجب نہیں ہیں جو نکھر ان کے وجب میں وجب کی غرض فوت ہے اسلئے کہ فرائض کے وجب سے غرض یہ ہے کہ فرض ادا ہو اور عبادات جسی عاقل کی فرض کی ادا یعنی نہیں ہوتیں اسلئے کہ اگر اس کی ایک ناز فرض واقع ہو جائے تو اس پر تمام نمازیں فرض ہو جائیں گی اور اسیں حرج عظیم ہے بخلاف

ایمان کے اول تو ایمان غیر مکرر ہے اور نمائیں مگر ہوتی تھیں دوسرا کی بات یہ ہے کہ ایمان نظری شے ہے بدن سے اسکا تعلق نہیں ہے بلکہ عقل سے تعلق ہے بخلاف عبادات کے کہ عرض نفس و جوب سے ادارہ علی سبیل الامال ہے اور جبی ادارہ علی سبیل الامال کا متحمل نہیں ہوتا اسلئے کہ عبادات کا تعلق بدن سے ہے اور وہ ضمیف البدن ہے ہم جبی عاقل پر ایمان کے نفس ثبوت کے تو قائل ہیں مگر و جوب ادارے کے قابل نہیں ہیں یعنی اگر جبی عاقل ایمان لے آتا ہے تو اسکا ایمان معتبر ہے مگر وہ ایمان لانے کا قبل البلوغ مکلف نہیں ہے اسلئے کہ بلوغ سے پہلے اسکی عقل کامل نہیں ہوتی اور جبی عاقل کا ایمان لانا فرض کی ادائیگی ہوگی اسلئے کہ ایمان میں فرض اور نفل کے اعتبار سے تنوع نہیں ہے اور ریہ ایسے ہی ہے کہ مسافر با وجود یہ اس پر جوہ فرض نہیں ہے اگر مسافر جوہ ادا کر لیتا ہے تو فرض ادا ہو جاتا ہے، جبی عاقل کے بارے میں جو کچھ کہا گیا ہے یہ قاضی ابو زید شمس اللامہ حلوانی اور فخر الامام کاظمہ ہب ہے امام شمس اللامہ سرخی فرماتے ہیں کہ جبی عاقل کے حق میں و جوب ایمان ثابت نہیں ہے جبکہ کہ بلوغ کے ذریعہ اس کی عقل کامل نہ ہو جاتے۔

وَأَمَّا الْأَهْلِيَّةُ الْأَدَاءُ فَنَوَاعِنِ قَاصِرٌ وَكَامِلٌ أَمَّا الْقَاصِرُ فَيَقْبَلُ بِقُدْرَتِ الْبَدَنِ إِذَا كَانَتْ قَاصِرَةً  
قَبْلَ الْبُلُوغِ وَكَذَلِكَ بَعْدَ الْبُلُوغِ فَنَيْمَنُ كَانَ مَعْتُوْهَا الْأَكْثَرَ مِمْزُلَةً الصَّرِيْحَ لِكُلِّهِ عَاقِلٌ لَعُدُّ  
يَعْتَدُ عَقْلُهُ وَتَبْتَدِيْعُ عَلَى الْأَهْلِيَّةِ الْقَاصِرَةِ صِيقَةُ الْأَدَاءِ وَعَلَى الْأَهْلِيَّةِ الْكَامِلَةِ وَجُوبُ  
الْأَدَاءِ وَتَوَجُّهُ الْخَطَابِ عَلَيْهِ وَعَلَى هُذَا فَلَمَّا أَتَهُ صَحَّهُ مِنَ الصَّبِيَّيِّ الْعَاقِلِ الْأَسْلَامِ  
وَقَاتَتْهُ مَنْفَعَةُ كَبُولِ الْهِبَةِ وَالصَّدَقَةِ وَصَحَّةُ مِنْهُ الْعِبَادَاتُ الْبَدَنِيَّةُ مِنْ عَنْيِّ  
عَهْدَهُ وَفَلَكَ مِنْ أَيِّ الْوَلِيِّ مَا يَرَدُ دَبَّيْنَ النَّفَعُ وَالضَّرُّ كَالبَيْعُ وَقَبْوَهُ وَذَلِكَ بِالْعِتَبَارِ أَنَّ  
نَفَصَانَ رَأَيْهِ إِنْعَبَدَ بِرَأْيِ الْوَلِيِّ فَصَارَ كَالبَيْعُ فِي ذَلِكَ فِي قَوْلِ أَبِي حَنِيفَةَ رَضِيَ اللَّهُ  
عَنْهُ الْأَئْرَجِيِّ أَنَّهُ صَحَّحَ حَبِيْعَهُ مِنَ الْأَجَانِبِ بِعَنِّ فَاصِحٌ فِي رِوَايَتِ خَلِفَ الْصَّابِيِّ وَ  
رَدَّ لِأَمَّةَ الْوَلِيِّ بِعَنِّ فَاصِحٌ فِي رِوَايَتِهِ اعْتِبَارًا لِشَبَهَتِ الْيَنِيَّاتِ فِي مَوْضِعِ الشَّهَادَةِ،

ترجمہ:- اور بہر حال الہیت ادار کی دو قسمیں ہیں ایک قاصر اور دوسرا کامل لیکن قاصر تو یہ قدرت بدن سے ثابت ہو جاتی ہے جبکہ قدرت قاصرہ ہو بلوغ سے پہلے اور ایسا ہی بلوغ کے بعد اس شخص کے حق میں جو سفیر ہو اسلئے کہ سفیر بھی بمنزلہ پہلے کے ہوتا ہے اسلئے کہ وہ عاقل ہے مگر اس کی عقل میں اعتماد نہیں ہے اور الہیت قاصرہ پر صحیت ادار مبنی ہوتی ہے اور الہیت کاملہ پر و جوب ادار اور توجیہ خطاب کے الجھی مبنی ہوتی ہے اور اسی وجہ سے کہ قدرت قاصرہ پر صحیت ادار مبنی ہوتی ہے ہم نے کہا کہ جبی عاقل کا اسلام صحیح ہے اور

اور جی سی عاقل کی ہر وہ بات صحیح ہے کہ جیسیں نفع محقق ہو جیسا کہ قبول ہدایہ اور صدقہ، اور جی سی عاقل کی عبادات صحیح ہیں اس کو مکلف کٹھرائے بغیر اور ولی کی اجازت سے وہ کام بھی صحیح ہو گا کہ جیسیں نفع اور ضرر دونوں کا احتمال ہو جیسا کہ نیز واجارہ وغیرہ، اور مذکورہ تصرفات کا جواز اسلئے ہے کہ جی سی عاقل کی رائے کا فقصان ولی کے رائے سے مل کر پورا ہو گیا لہذا اس تصرف میں بالائے کے مانند ہو گیا ابوحنیفہ کے قول میں، کیا نہیں دیکھتے کہ امام ابوحنیفہ نے پچھے کی پیسے کو اجابت کے ساتھ عنین فاحش کے ساتھ صحیح کہا ایک روایت میں بخلاف صاحبین کے، اور ایک روایت میں امام صاحب نے عنین فاحش کے ساتھ نیز کو ولی کے ساتھ رد کیا ہے موضع تہمت میں نیابت کے شبہ کا اعتبار کرتے ہوئے۔

**تشریح:** مطلق الہیت کی دو قسمیں ہیں راجح ملا ادار، پھر ہر ایک کی دو قسمیں ہیں قاصر اور کامل، ادار دو قدرتوں سے متعلق ہوتی ہے ما قدرت فہم خطاب اور یہ عقل ہے ملا قدرت الفعل اور یہ بدن سے متعلق ہوتی ہے جب دونوں قدرتوں یعنی قدرت عقل اور قدرت بدن متحقق ہو جاتی ہیں یعنی جب عاقل بالغ ہو جاتا ہے تو اہلیت کامل حاصل ہو جاتی ہے اور اگر دونوں قدرتیں یا دونوں میں سے ایک درجہ کمال کو نہ پہنچ جیسے عاقل نابالغ تو اہلیت قاصر ہوتی ہے چنانچہ قبل البلوغ دونوں قدرتیں ناقص ہوتی ہیں یہ قدرتہ قاصرہ کی پہلی قسم ہے دوسری قسم وہ ہے جو بعد البلوغ ہو اور وہ معتوہ (سفیہ) میں ہوتی ہے اسلئے کہ سفیہ کا بدن اگرچہ کامل ہوتا ہے مگر عقل ناقص ہوتی ہے سفیہ بہنzelہ جبی ہوتا ہے اسلئے کہ اس کی عقل بھی پچھے کے مانند معتدل نہیں ہوتی۔

**فائدہ** اس اجمالی کی تفصیل یہ ہے، ایک کی کا اختلاف نہیں ہے کہ وجہ ادار قدرتیں قدرت عقل اور قدرت بدن سے متعلق ہوتی ہے۔ انسان ابتداء پیدا کریں میں عدم القدرتیں ہوتا ہے یعنی نہ قدرت عقل حاصل ہوتی ہے اور نہ قدرت بدن البتہ اس بات کی حملائیت ہوتی ہے کہ مذکورہ دونوں قدرتیں بتدربنچ درجہ کمال کو پہنچ جائیں درجہ کمال کو پہنچنے سے پہلے دونوں قدرتیں قاصرہ ہوتی ہیں جیسا کہ جبی میزیز میں قبل البلوغ دونوں قدرتیں قاصرہ ہوتی ہیں اور بعض اوقات بعد البلوغ ایک قاصرہ ہوتی ہے جیسا کہ معتوہ (سفیہ) میں کہ قوت بدن اگرچہ کامل ہوتی ہے مگر قوت عقل قاصر ہوتی ہے جیسا کہ پچھے میں قبل البلوغ دونوں قدرتیں قاصرہ ہوتی ہیں یہی وجہ ہے کہ سفیہ اور پچھے کے احکام یکساں ہوتے ہیں۔

اہلیت کامل کا مطلب ہے دونوں قدرتوں کا درجہ کمال تک پہنچنے کے لئے اس کو شریعت کی اصطلاح میں قوہ اعدال سے تعمیر کرتے ہیں۔

اہلیت قاصرہ کا مطلب دونوں قدرتوں یا ایک کا درجہ کمال تک نہ پہنچنے کا ہے شریعت نے صحت ادار کا دار و مدار اہلیت قاصرہ پر رکھا ہے اور وجہ ادار اور تو جہ خطاب کا دار و مدار اہلیت کامل پر رکھا ہے

اسلئے کہ ابتداء پیدا کریں میں بندہ پر ادار کو لازم کر دینا جائز نہیں ہے چونکہ ابتداء حال میں بندہ کو مطلقاً قدرت حاصل نہیں ہوتی اور بینیز قدرت ادار کو لازم کرنا عقلانیاً اور شرعاً ممنوع ہے اور قدرت عقل اور قدرت بدین کی تکمیل سے قبل یعنی قبل البلوغ ادار کو لازم کرنے میں حرج عظیم ہے اسلئے کہ قبل البلوغ دونوں قوتوں تاپن کا وقت مقرر کیا ہے چونکہ علی المعموم بلوغ کے وقت قوت عقل معتدل ہو جاتی ہے۔

اہلیت قاصرہ پر جو احکام بھی ہوتے ہیں ان کی دو قسمیں ہیں ماد حقوق اللہ ۴۷ حقوق العباد، حقوق اللہ کی تین قسمیں ہیں ماحسن لذاتہ کہ جس کے سقوط کا احتمال نہ ہو جیسے ایمان باللہ ۴۸ قیچ لذاتہ جس کی مشروطیت کا احتمال نہ ہو جیسے کفر اور روت ملائمت و دین الامرین یعنی بعض اوقات مشروع اور بعض اوقات غیر مشروع جیسے صلولاۃ اوقات مثلثہ مکر وہہ میں ممنوع ہے اور صوم عیدین اور ایام تشرییع میں ممنوع ہے۔

حقوق العباد کی بھی تین قسمیں ہیں ماد جیسی نفع محسن ہو جیسے قبول ہدیہ و صدقہ ۴۹ جیسی ضرر محسن ہو جیسے طلاق و عتاق ملا جو نفع اور ضرر کے درمیان متراد ہو جیسے بیع اور اجارہ ایسیں نفع اور نقصان دونوں کا احتمال ہے۔

علیہما اذنا اذن صاحب من الصبی العاقل الاسلام، اس اصول کی بنیاد پر کہ صحت ادار اہلیت قاصرہ پر مبنی ہوتی ہے مصنف حرفہ فرماتے ہیں کہ بھی عاقل کا اسلام احکام دنیا اور احکام آخرت کے بارے میں صحیح ہے مگر لازم نہیں ہے امام شافعی رحمہ کے نزدیک قبل البلوغ احکام دنیا کے بارے میں پچھے کا اسلام صحیح نہیں ہے لہذا اسلام لانے کے باوجود اپنے والدہ کافر کا دارث ہو گا حالانکہ باقی اخلاف دینیں کوچھ سے وارث نہیں ہوتا البتہ امام شافعی رحمہ کے نزدیک احکام آخرت میں معتبر ہو گا اور وہ اجر آخرت کا مستحق ہو گا یہ حق کی قسم اول ہے یہ حسن ہے ایسیں غیر حسن کا احتمال نہیں ہے۔

و ما یکم متفقہ از یہ دوسری قسم ہے اور حقوق العباد میں متعلق ہے وہ یہ ہے کہ ایسیں نفع محسن ہو لہذا ولی کی اجازت کے بغیر بھی اسکو کر سکتا ہے جیسا کہ قبول ہدیہ اور صدقہ۔

و صحیحہ ادار العبادات البدینیہ میں غیر عہد، یہ تیسرا قسم ہے اور وہ یہ ہے کہ حسن اور قیچ کے درمیان متراد ہو بعض اوقات حسن ہو اور بعض اوقات قیچ ہو جیسے صلولاۃ اور صوم اور ذریحہ عبادات بدینیہ بغیر بغیر لازم کے ادار کرنا صحیح ہے ایسیں پچھے کا نفع محسن ہے اسلئے کہ پچھے عبادات کا خواگر ہو جائے گا بشرطے ہو کر کوئی دشواری نہیں ہو گی، اسی لئے علیہما السلام نے فرمایا ہے ۔ مرواجہا نکم بالصلولاۃ اذا بلغوا سبعاً و احشر بورہم اذا بلغوا عشراً،

وکل برای الولی مایتے در میں النفع والضرر از یہ حقوق العباد میں متعلق ہے اور جو بھی قسم ہے اور نفع اور ضرر کے درمیان مترادف ہے کا بیسح والاجارة، اسیں نفع اور ضرر دونوں کا احتمال ہوتا ہے، پچھے کے ذکر و تصرفات کا جائز ہونا اس وجہ سے ہے کہ پچھے کی رائے کا لفظستان ولی کی رائے سے مل کر پورا ہو جاتا ہے لہذا پچھے اس تصرف میں امام صاحب کے قول کے مطابق بالغ کے اندھہ ہو گیا لہذا پچھے کا تصرف احباب کے ساتھ غبن فاحش کے ساتھ جائز ہو گا جیسا کہ بالغین کا جائز ہوتا ہے بخلاف صاحبین کے ان کے نزدیک غبن فاحش کے ساتھ درست نہ ہو گا اور اگر غبن فاحش کے ساتھ اپنے ولی کے ساتھ یہ یعنی کی امام صاحب سے درود ایتیں ہیں ایک روایت میں یہ نافذ ہو گی اور دوسری روایت کے اعتبار سے نافذ نہیں ہو گی۔

موضع تہمت میں شبہ نیابت کا اعتبار کرتے ہوئے اس وقت ولی کی نیابت تہمت سے خالی نہیں ہو گی لوگ خیال کریں گے کہ اپنے فائدہ کے لئے ولی نے اجازت دی ہے۔

وَعَلَى هَذَا قُلْتَنَانِ الْمَحْجُورُ إِذَا تَوَكَّلَ لِغَنِيَّةِ الْعُهُدِ وَبِإِذْنِ الْوَلِيِّ تَذَرَّمَهُ وَأَقَاءَ إِذَا أَوْصَى  
الصَّبِيَّ بِشَيْءٍ مِّنْ أَعْمَالِ الْبَرِّ بَطَلَتْ وَصِيَّسَهُ عِنْدَنَا خِلَافًا لِلشَّافِعِيِّ وَإِنْ كَانَ فِيهِ نَفْعٌ  
ظَاهِرٌ لَأَنَّ الْإِرْثَ شُرِّعَ نَفْعًا لِلْمُوْرِثِ الْأَيْمَنِيِّ أَنَّهُ شُرِّعَ فِي حَقِّ الصَّبِيِّ وَفِي الْإِنْتَقَالِ  
عَنْهُ إِلَى الْإِيْصَابَاءِ تَرْكُ الْأَفْضَلِ لِلْأَعْمَالَ إِلَّا أَنَّهُ شُرِّعَ فِي حَقِّ الْبَالِغِ كَمَا شُرِّعَ لَهُ  
الظَّلَانُ وَالْعِتَانُ وَالْهَبَةُ وَالْمَرْضُ وَلَمْ يُشْرِعْ ذَلِكَ فِي حَقِّ الصَّبِيِّ وَلَعَيْبِلُكَ ذَلِكَ  
عَلَيْهِ غَيْرُهُ مَا خَلَّا الْقَرْضُ فَإِنَّهُ يَمْلِكُهُ الْقَاضِيُّ لِيُوْقِنَ الْأَمْنِ عَنِ التَّوْرِيِّ بِوَلَايَةِ  
الْقَضَاءِ وَمَا الْيَرَدَةُ فَنَلَّا تَعْتَمِلُ الْعَفْوُ فِي أَحْكَامِ الْأُخْرَى وَقَاتِلُزَمَهُ مِنْ أَحْكَامِ الدُّنْيَا  
عِنْدَهُمَا خِلَافًا لِأَبِي يُوسُفَ فَإِنَّمَا يَلْزَمُهُ حُكْمًا لِلصِّعْدَةِ لَا قَصْدًا إِلَيْهِ فَلَمْ يَمْسِحْ  
الْعَفْوُ عَنْ مِثْلِهِ كَمَا إِذَا ثَبَّتَ تَبَعًا لِلْأَبْوَيْهِ،

ترجمہ:- اور اسی بنا پر ہم نے صبی مجوز کے بارے میں کہا کہ جب صبی نے دکیل بننا قبول کر لیا تو اس پر کوئی ذمہ داری لازم نہیں ہو گی اور ولی کی اجازت سے لازم ہو جائے گی اور بہر حال جب پچھنے کجی نیک کام کی وصیت کی تو ہمارے نزدیک وصیت باطل ہو گی بخلاف امام شافعیؒ کے اگرچہ اسیں بظاہر نفع ہے البتہ کہ ارش مورث کے نفع کے لئے مشروع ہوئی ہے کیا نہیں دریکھتے کہ ارش صبی کے حق میں مشروع ہوئی ہے اور اس ارش سے وصیت کی جانب انتقال کرنے میں لا حالہ افضل کا ترک ہے مگر یہ کہ وصیت بالغ کے حق میں مشروع کی گئی ہے جیسا کہ اس کے لئے طلاق اور عماق ہر بہ اور قرض مشروع کئے گئے ہیں اور یہ پچھے کے حق میں

مشرع نہیں ہیں اور ان چیزوں کا غیر بھی بچ پر واجب نہیں ہے علاوہ قرض کے کہ اسکا قانونی مالک ہوتا ہے ولایت قضائی کی وجہ سے تلف سے محظوظ رکھنے کی وجہ سے اور بہر حال روت احکام آخرت میں عفو کا احتمال نہیں رکھتی اور طریقہ کے نزدیک جو احکام دینا میں لازم آتے ہیں وہ پچھے پر لازم ہوتے ہیں بخلاف امام ابو یوسف و کے، یہ ارتاداد کی صحت کے حکم کی وجہ سے ہیں نہ کہ لازم کے قصد سے تو اس کے مثل سے عفو صحیح نہیں ہے جیسا کہ ارتاداد ثابت ہوتا ہے پچھے کے والدین کے تابع ہو کر۔

**تشریح** ہے مجوز اس شخص کو کہتے ہیں جس پر پابندی لکھا دی گئی ہو اسیں عبد اور صمی دنوں داخل میں مگر یہاں حرف صمی مراد ہے۔

اس اصول کی بناء پر کہ بچہ اس چیز کا مالک نہیں ہوتا کہ جیسیں احتمال ضرر ہوتا ہے ہم نے کہا کہ اگر بچہ کسی معاملہ میں وکیل بننا منظور کرے تو بچہ پر کوئی ذمہ داری لازم نہیں ہوتی البتہ ولی کی اجازت سے لازم ہو جاتی ہے مطلب یہ ہے کہ بچہ کا معاملات میں وکیل بننا تو صحیح ہے اسلئے کہ اس سے تصریفات و معاملات کا علم ہوتا ہے جو کہ اعظم منافع میں سے ہے البتہ دکالت کی جو ذمہ داری ہے وہ بچہ پر لازم نہیں آئے گی مثلاً اگر بچہ وکیل بالیحیہ یا باشراہ ہو تو دکالت کے جو احکام ہیں مثلاً تسلیم بیع والثمن اور عیب کی وجہ سے خصوصت و عیزہ لازم نہیں ہو گی اسلئے کہ اسیں صحت ہے البتہ مذکورہ احکام ولی کی اجازت سے لازم ہو جائیں گے۔

بچہ کا بھی یہیک کام میں مال خرچ کرنے کی وحیت کرنا صحیح ہے یا نہیں امام ابو حنیفہ و کے نزدیک صحیح نہیں ہے امام شافعی رضی کے نزدیک صحیح ہے۔

وحیت کی تعریف یہ ہے ازالۃ الملک بطریق التبرع مضاقة اے ما بعد الموت، ملکیت کو تبرع کے طور پر ما بعد الموت کی جانب نہیت کرتے ہوئے زائل کر دینا مثلاً یہ کہ دینا کہ میرے مرنے کے بعد میر اتنا مال فلان کو دیدنیا، امام صاحب کے نزدیک یہ جائز نہیں ہے اسلئے اسیں ضرر محسن ہے لہذا یہ ایسا ہی ہے کہ اپنی زندگی میں بھی کوہریہ کے طور پر مال دیدنیا جس طرح زندگی میں جائز نہیں ہے اسی طرح مرنے کے بعد کیلئے وحیت کرنا بھی جائز نہیں ہے امام شافعی رضی کے نزدیک صنیف کا وحیت کرنا درست ہے اسلئے کہ بعد الموت صنیف کو مال کی حاجت نہیں رہتی اور وحیت سے ثواب آخرت حاصل ہو گا جیسیں فائدہ ہی فائدہ ہے اور یہ ایسا ہی ہے جیسا کہ پڑیہ قبول کرنا، پڑیہ قبول کرنے میں جس طرح نفع ہی نفع ہے اسی طرح وحیت میں بھی نفع ہی نفع ہے لہذا جس طرح پڑیہ قبول کرنا جائز ہے وحیت کرنا بھی جائز ہو گا۔

امام شافعی رضی کی مذکورہ دلیل کا جواب یہ ہے کہ وحیت میں جو ثواب آخرت کا نفع ہے وہ اتفاقی امر ہے لہذا اسکا اعتبار نہیں ہو گا اور یہ ایسا ہی ہے کہ اگر کوئی شخص لب دم بخوبی کو فروخت کر دے تو اسیں نفع ہی نفع ہے اسلئے کہ مرنے کے بعد بیکار ہو جائے گی حالانکہ یہ جائز نہیں ہے اسی طرح وحیت میں گو

وَقِيَّ نَفْعٍ هُوَ مَنْ كَرِهَ دِرْسَتْ نَهْ كَوْكَابْ  
 اور اگر ہم وصیت میں کچھ نفع تسلیم بھی کر لیں تو وصیت کو باطل قرار دینے میں زیادہ نفع ہے اسلئے کہ  
 ارث کی مشروعت مورث کے نفع کے لئے ہوتی ہے لہذا مال میں متفق ہونے کی صورت میں مال کو عزیز و اقارب  
 کی جانب منتقل ہونا یہ اولی اور افضل ہے اس سے کہ مال اجانب کی جانب منتقل ہوا اسلئے اسیں حدود اور حد رحمی  
 دوں کا ثواب ہے اسی کی طرف علیہ السلام نے اشارہ فرمایا ہے لان تدع ورشتک اغتیار خیر من ان تدع ہم عالت  
 پیشگوئون الناس، الحدیث۔

الا اور سے اونے سے اس بات کی تائید ہے کہ ارث کی مشرودیت مورث کے نفع کیلئے ہے بایس طور کہ جب پچھے مرجاتا ہے تو اس کے مال کے مالک اس کے ورثاں ہوتے ہیں اگر اسکیں مورث کا نفع نہ ہوتا تو ارث مشرودیت ہی نہ ہوتی جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ ارث میں وصیت سے زیادہ نفع ہے تو ارث سے وصیت کی جانب انتقال کرنا یہ افضل سے عین افضل کی طرف انتقال کرنا ہے۔

الا از شرع فی حق ایالات ایالات متحده مصنف علی ارجح اس عبارت سے ایک سوال کا جواب دینا چاہئے ہے۔

سوال — جب ارث سے وصیت کی جانب انتقال میں افضل سے غیر افضل کی جانب انتقال لازم آتا ہے تو پھر بالین کے حق میں بھی وصیت مشرد عہدیں ہونی چلہئے حالانکہ بالین کا وصیت کرنا بالاتفاق جائز ہے؟

جواب — بالغین کو دولایت کا ملک حاصل ہوتی ہے چنانچہ جس طرح منافع کے مالک ہوتے ہیں مختار کے بھی مالک ہوتے ہیں بخلاف صبی کے کہ وہ مختار کا مالک نہیں ہوتا جیسا کہ بالغ کو طلاق، عتاق، ہرہ اور قرض دینے کا اختیار ہوتا ہے مگر صبی کو نہیں ہوتا بلکہ مذکورہ جیزروں کا پچھے کے بارے میں ولی کو بھی اختیار نہیں ہوتا بھی ولی کو یہ جائز نہیں کہنے پر کی بیوی کو طلاق دیدے یا اس کے غلام کو آزاد کر دے وغیرہ، ہر فنا فی کو دولایت قضا کی وجہ سے اسقدر اجازت ہے کہ پیچے کے مال کو بطور قرض دے سکے اسلئے کہ قرض دینے میں مال کے خلاف ہونے سے حفاظت ہے اسلئے کہ اگر مال بھی کے پاس دولیت رکھ دیا تو بلاکت کی حورت میں بجوع نہیں کر سکتے بخلاف قرض کے کہ وہ واجب فی الذمہ ہوتا ہے لہذا اس کی وصولیابی بغیر شہود بھی ممکن ہے اسلئے کہ فنا فی کو خود شاہد ہے۔

واما الردة فلما تخلص الملعون، يه اقسام ستة میں چھٹی اور آخری فہم کا بیان ہے کہ جو قیمع بنتھے ہے مصروفہ اس عبارت سے ایک سوال کا جواب بھجو، وہ ناچالستہ ہیں۔

سوال — آپ نے فرمایا کہ بچہ ان امور کا مالک نہیں ہوتا کہ جیسیں خضر مخفی ہوتا ہے لیکن اگر بچہ العیاذ باللہ مرد ہو جائے تو امام ابو حنیفہؓ کے نزدیک دنیا اور آخرت کے احکام میں اس کی ردت محشر ہے یہاں تک کہ

بھی مرتد کی بیوی جدا ہو جاتی ہے اور اپنے مسلمان اقارب کا وارث نہیں ہو سکتا اور اگر ارتدا دہی پر مر جائے تو مخدنے والار بھی بیوگا یہ تمام باتیں مصہرت کی ہیں اور امام ابو یوسف اور امام شافعی حفظ ماتے ہیں کہ احکام دینا میں بھی کی روٹ کا اعتبار نہیں ہو گا زیرا اس کی بیوی اس سے جدا ہو گی اور زوجہ اپنے مسلمان صورث کی میراث سے محروم ہو گا اسلئے کیہ مصہرت محفوظ ہے اور بھی کے معاملہ میں بھی ایسی بات کا اعتبار نہیں ہوتا جیسیں مصہرت محفوظ ہو۔

جواب — ارتدا دیسا جرم ہے کہ ایک عفو در گذر کا احتمال نہیں ہے اب رہائش کے تزدیک بھی پر دینیوں احکام مثلاً بیوی کا جدا ہونا اور ارث سے محروم ہونا تو یہ خمثاً اور بیعاً لازم آتے ہیں فحداً اور احصاً لہیں پیشے ارتدا دکوچیک ماننے کی وجہ سے یہ احکام لازم آتے ہیں بھی عاقل کا ارتدا دچونکہ بالاتفاق معتبر ہے اسلئے اسکے حصن میں ذکورہ احکام لازم آگئے ہیں یہ ایسا ہی ہے جیسا کہ والدین کے ختن میں ولد کا ارتدا دخمنا ثابت ہو جاتا ہے اگر دارالحرب میں چلے گئے ہوں۔

**فَصُلُّ فِي الْأُمُورِ الْمُعْتَرِضَةِ عَلَى الْأَهْلِيَّةِ، الْعَوَارِضُ نَوْعَانِ سَمَاءِيٌّ وَمَكْتَبٌ أَمَّا السَّمَاءِيُّ فَهُوَ الصَّفَرُ وَالجُنُونُ وَالعَتَّةُ، وَالْتَّسِيَّانُ وَالثُّوُمُ وَالإِغْمَاءُ وَالْمَرَضُ وَالرِّقُ وَالْحَيْضُ وَالنَّفَاسُ وَالْمَوْتُ وَأَمَّا الْمَكْتَبُ فَنَوْعَانِ مِنْهُ وَمِنْ غَيْرِهِ أَمَّا التَّذَرُّ فِيْهِ فَالْجَهْلُ وَالسَّفَهُ وَالشَّكْرُ وَالْهَنْزُ وَالْخَطَاءُ وَالسَّفَرُ وَأَمَّا الْذَّرِّيَّ فِيْهِ فَالْأِنْكَرَاهُ بِمَا فِيْهِ إِلْجَاءُ وَقِيَّا لَيْسَ فِيْهِ إِلْجَاءٌ،**

ترجمہ: یہ فصل ان امور کے بیان میں ہے کہ جو اہلیت پر عارض ہوتے ہیں عوارض دو قسم کے ہیں سادگی اور مکتب، بہر حال سادگی تو وہ صہر، جزوں اور رخت عقل اور نیان اور نیند اور بہوٹی اور غلامی اور جیعنی اور نفاس اور موت اور بہر حال مکتب اس کی دو قسمیں ہیں ماخوذ بکجائب سے اور دوم دوسرے شخص بکجائب سے اور بہر حال وہ عارض جو خود اپنی طرف سے ہو پس وہ جیل اور سفہ اور نشہ، ہرzel اور خطراء اور سفر ہے اور بہر حال وہ عارض جو دوسرے شخص کی طرف سے ہو پس وہ ایسا اکراہ ہے کہ اسکی انجام ہو اور وہ کہ ایک انجام نہ ہو۔

تشریح: مصنف علیہ الرحمہ الہمیت کے بیان سے فارغ ہو گئے تو اب ان امور کو بیان کرنا شروع کیا کہ جو اہلیت پر عارض ہوتے ہیں یہ امور اہلیت کو اپنی سابق حالت پر باقی نہیں رہنے دیتے بعض ایسے امور ہوتے ہیں کہ جو اہلیت واجب کو زائل کر دیتے ہیں جیسے موت یہ ایسا عارض ہے کہ واجب کی اہلیت کو سلب کر لیتا ہے اور بعض ایسے ہوتے ہیں جو لفظ اہلیت کو توزائل نہیں کرتے مگر اہلیت اداہ کو زائل کر دیتے ہیں

جیسا کہ نوم اور اغمار ان سے صلاحیت و وجوب توزیل نہیں ہوتی مگر نوم اور اغمار کی حالت میں صلاحیت اور ازائل ہو جاتی ہے اور بعض ایسے ہوتے ہیں کہ وجوب اور ادار کی صلاحیت کو توزیل نہیں کرتے مگر بعض احکام میں تغیر پیدا کر دیتے ہیں جیسا کہ سفر کے سفر سے چار رکعت کی بجائے دو رکعت رہ جاتی ہیں اسی طرح روزہ موئخر ہو جاتا ہے۔ عوارض عارضتہ کی بحث ہے جس کے منہ رونگز کرنے کے ہیں بادل کو عارض اسی وجہ سے کہتے ہیں کہ بادل سورج کی شعاعوں کو زمین پر آنے سے روک دیتا ہے پونکہ ان عوارض میں اُن احکام کو متغیر کرنے کی تاثیر ہو لتے ہے جو اہمیت و جوب اور اہمیت ادارے متعلق ہوتے ہیں اور یہ عوارض احکام کو ثابت ہونے سے روک دیتے ہیں اسی لئے ان کا نام عوارض رکھا جاتا ہے۔

سادوی، عوارض سادوی وہ کہلاتے ہیں جو شارع کی جانب سے ثابت ہوتے ہیں ان میں بندوں کا کوئی اختیار نہیں ہوتا اسی وجہ سے ان کی نسبت سادہ کی طرف کرتے ہیں۔

و مکتب، یہ عوارض سادوی کی صورت ہوتے ہیں یعنے ان کے اکتساب میں بندوں کا دخل ہوتا ہے عوارض سادوی گیارہ ہیں ماصفہ،

سوال — عارض اس کو کہتے ہیں جو بعد میں لاحق ہوتا ہے جیسے کہ تذریت کے بعد عرض اور آفامت کے بعد سفر لاحق ہو جاتا ہے صورت میں یہ بات نہیں ہے اسلئے کہ اسکا تعلق اصل خلقت کے ساتھ ہے پس پیداہی صورت ہوتا ہے نزیہ کہ صورت بعد میں لاحق ہوتا ہے لہذا صورت کو عارض میں پیش کرنا درست نہیں ہے؟

جواب — صورت عموماً گو انسان کی خلقت کے ساتھ لاحق ہوتا ہے مگر انسان کی حقیقت اور باہمیت میں داخل نہیں ہے اسلئے کہ آدم و حوار علیہما السلام جوان پیدا کئے گئے تھے ان کی خلقت میں پچنا دا خل نہیں ہے ان کی اولاد کو بعد میں لاحق ہوا ہے اسی وجہ سے صورت کو عارض کہتے ہیں۔

ملا جون مکتب یہ ایک دماغی آفت ہے جو عقل میں خلی پیدا کر دیتی ہے معموہ شخص کا کلام اور افعال مخلوط ہو جاتے ہیں کبھی تو عقلمندوں جیسے کام اور باتیں کرتا ہے اور کبھی بخوبی نوں جیسی کامیابیں مل جانیں۔

سوال — اغمار اور جنون یہ دونوں مرض کے قبیل سے ہیں پھر ان کو مرض سے علیحدہ ذکر کرنے کی کیا وجہ ہے؟

جواب — ذکر وہ دونوں چیزیں اگرچہ از قبیل مرض ہیں مگر پونکہ ان کے بہت سے احکام مخصوص میں اسی وجہ سے ان کو علیحدہ ذکر کر دیا ہے۔

رو حیض نہ نفاس بلا موت،

واما المکتب فنوعان، عارض مکتب کی دو قسمیں ہیں ایک وہ ہے کہ جس کے حصول میں مکلف کا

دخل ہوتا ہے اور دوسری وہ کہ بود و سرے شخص کی جانب سے حاصل ہوتا ہے جو عوارض شملہ خود بندے کی جانب سے ہوتے ہیں وہ چھ میں ایسیں سے پہلا جہل ہے۔

سوال — جہل پیدا کئی ہوتا ہے بندے کے اکتساب کو اسیں کوئی دخل نہیں ہوتا تو جہل کو عوارض میں شمار کرنا کیسے صحیح ہے؟

جواب — بندے کو اگرچہ اس کے اکتساب میں کوئی دخل نہیں ہوتا مگر بندہ اس بات پر قادر ہے کہ بندہ تحسیل علم کر کے جہالت کو دور کر سکتا ہے لہذا بندہ پونک تحسیل علم کو اپنے اختیار سے ترک کرتا ہے تو کسی تحسیل علم بہنزہ جہالت کو اختیار کرنے کے ہے اسی وجہ سے جہل کو عوارض مکتبہ میں شمار کیا ہے؟ مذاہ السف لفت میں خفت اور اضطراب فی العقل کو کہتے ہیں ملکہ سکریٹری ہریزی و خطا رہ سفر،

وَمَا الَّذِي مِنْ عِزِّهِ وَجِعْلَهُ عِزْرَى كی جانب سے ہواں کی رو قیس میں مذادہ کہ جسیں اضطراب ہو تو دو کہ جسیں اضطراب نہ ہو۔

وَأَمَّا الْجُنُونُ فَنِائَةٌ يُوَجِّبُ الْحَجَرَ عَنِ الْأَقْوَالِ وَيَسْقُطُ بِهِ مَا كَانَ ضَرَرًا لَيَحْتَلِ السُّقُوطَ وَلَدَّا  
إِمْتَدَادُ فَصَارَ لِزُورًا لِلَاَدَاءِ يُوَجِّدُ إِلَى الْحَرَجِ فَيَبْطِلُ الْقُولُ بِالْأَدَاءِ وَيَنْعَدِمُ الْوُجُوبُ أَيْضًا  
لِأَنْعَدَ اِيمَامَهُ وَعَدَ الْمُتَدَادَ فِي الصَّوْمِ أَنَّ يَسْتَوْعِبَ الشَّهْرُ وَفِي الصَّلَوَاتِ أَنْ يَزْيِيدَ عَلَى يَوْمِهِ وَ  
لِيَنْتَهِيَ وَفِي الْزَّكْوَةِ أَنْ يَسْتَوْعِبَ الْحَوْلُ عِنْدَ هُمْدَدَجَ وَلَا تَأْمَدْ أَبُو يُوسُفَ أَكْثَرَ الْحَوْلِ مَقَامَ كُلِّهِ  
تَيْسِيرًا وَمَا كَانَ حَسَنًا لَا يَحْتَلِ الْعَيْدَ وَقِبْحًا لَا يَحْتَلِ الْعَنْوَفَ قَاتِلٌ فِي حَقِّهِ حَتَّى يَثْبُتَ  
إِيمَانَهُ وَرِدَّتْهُ تَبَعًا لِأَبُو عَيْبِهِ،

ترجمتہ: اور ہر حوال جنون یہ احوال پر پابندی کو واجب کرتا ہے اور ہر اس حکم کو ساقط کرتا ہے جیسیں ضرر ہو اور (بالغین) سقوط کا احتمال ہو اور جب جنون ممتد ہو جائے تو ادار کو لازم کرنا ممکنی اے الحرج ہو گا لہذا ادار کا قول باطل ہو جائے گا اور ادار کے معدوم ہونے کی وجہ سے وجوب بھی معدوم ہو جائے گا اور روزہ میں امتداد کی حد یہ ہے کہ پورے مہینہ کو گھیرے اور شاہزادوں میں یہ ہے کہ ایک دن رات پر زیادہ ہو جائے اور زکوٰۃ میں یہ ہے کہ پورے سال کو گھیرے امام محمد رکے نزدیک اور امام ابو یوسف رہنے اکثر حوال کو کل کے قائم مقام قرار دیا ہے بندوں کی انسانی کے لئے اور جو شے حسن ہو اسیں عیز کا احتمال نہ ہو یا قیچی ہو جیسیں عفو کا احتمال نہ ہو تو وہ جنون کے حق میں ثابت ہے یہاں تک کہ اسکا ایمان اور امداد ابوین کے تابع کرتے ہوئے ثابت ہو جائے گا۔

تشريع، مصنف رأى عوامى کے احوال اور قسم سے فارغ ہو گئے تو عوامى کے احکام بیان فراہم ہے ہیں، جنون کا پہلا حکم یہ ہے کہ اقوال پر پابندی عائد کرتا ہے یعنی اس کے اقوال کا کوئی اعتبار نہ ہو گا یہی وجہ سے مجنون کی طلاق عیاق اور بہرہ کا کوئی اعتبار نہیں ہے یہاں تک کہ ولی کی اجازت سے بھی نافذ نہیں ہوں گے مصنف رأى نے اقوال کہہ کر افعال سے احتراز کیا ہے مطلب یہ ہے کہ اگر مجنون کسی کا نفع ہان کر دے تو خانہ تلف مجنون کے مال سے وصول کیا جائے گا، وہ ساحم یہ ہے کہ مجنون سے ایسا حضر بھی ساقط ہو جائے گا جس کا بالغین سے اعذار میکوچہ سے ساقط ہونے کا احتمال ہوتا ہے جیسا کہ حدود، کفارات، قصاص اسلئے کہ یہ بالغین سے شبہات کو جوچ سے ساقط ہو جاتے ہیں اسی طرح وہ عبادات بھی مجنون سے ساقط ہو جاتی ہیں جو کہ بالغین سے سقوط کا احتمال رکھتی ہیں جیسا کہ نمازو، وغیرہ، مصنف کے قول یعنی السقوط کی قید سے وہ مختار خارج ہو گئے کہ جن کے سقوط کا احتمال نہیں ہوتا بلکہ ان کا ادا کرنا ضروری ہوتا ہے یا صاحب حق کے ساقط کرنے سے ساقط ہو جاتے ہیں جیسا کہ خانہ مخلفات اقارب کا نفقہ، دیت اور ارش، نذر کوہ حقوق مجنون سے ساقط نہیں ہوتے جیسا کہ بھی سے ساقط نہیں ہوتے مگر یہ اس صورت میں ہے جبکہ جنون ممتد ہو مصنف رأى نے اسی کی طرف اپنے قول واذ امتد فضار لزوم الادارے اشارہ کیا ہے اسلئے کہ جنون اگر ممتد ہو گا تو لزوم ادارہ کا قول باطل ہو گا اسلئے کہ لزوم ادارہ کا قول مفہومی الی المحرج ہو گا اور حرج شریعت میں مد فرع ہے اور لزوم ادارہ کے باطل ہونے سے نفس و جوب بھی باطل ہو جائیگا اسلئے کہ نفس و جوب کی غرض و جب ادا ہے اور جب و جوب ادارہ ہی باطل ہو گیا تو نفس و جوب بھی باطل ہو جائے گا۔

مقام کی تفضیل یہ ہے جنون کی دو قسمیں ہیں مل ممتد مل غیر ممتد، اور ہر ایک کی ایسی سے دو قسمیں ہیں اصلی ہے یا طاری، اصلی کا مطلب یہ ہے کہ پیچنے سے مجنون ہو اور اسی حالت میں بالغ ہوا ہو اور طاری کا مطلب یہ ہے کہ صحیح الحقل ہونے کی حالت میں بالغ ہوا ہو بعد میں مجنون ہو گیا ہو، امام شافعی رحمہ کے نزدیک یہ تمام قسمیں عبادات کو واجب ہونے سے ماننے ہیں اور قیاس کا تقاضہ بھی ہی ہے اسلئے کہ اہلیت ادارہ زوال عقل ہے باطل ہو جاتی ہے اور بغیر اہلیت کے وجب ثابت نہیں ہو سکتا جنون ممتد خواہ اصلی ہو یا طاری بالاتفاق تمام عبادات کو ساقط نہیں کرے گا اور اور اگر غیر ممتد ہو پس اگر طاری ہو تو ہمارے علماء شیعہ کے نزدیک استثنائی عبادات کو ساقط نہیں کرے گا اور اس کو نوم اور انعام کے مانند کچھا جائے گا یعنی جس طرح نوم اور انعام عبادات کو ساقط نہیں کرتے اسی طرح جنون غیر ممتد طاری بھی عبادات کو ساقط نہیں کرے گا اور اگر جنون غیر ممتد اصلی ہو باہی طور کہ بالغ ہی حالت جنون میں ہوا ہو تو امام ابو حیینہ رحمہ کے نزدیک سقوط ہو گا یہاں تک کہ اگر ماہ رمضا ن پورا ہونے سے پہلے افاقہ ہو گیا دروزے کے بارے میں، یا ایک دن اور ایک رات پورا ہونے سے پہلے افاقہ ہو گیا (نماز کے بارے میں)، تو نہ تو گذشتہ ایام کے روزوں کی عقائد اجنب ہو گی اور نہ گذشتہ اوقات کی نماز کی عقائد اجنب ہو گی اور امام محمد رحمہ کے نزدیک سبقط نہیں ہو گا لہذا گذشتہ کی قضاۓ جنون عارضی پر قیاس کرتے ہوئے لازم ہو گی اور یہی ظاہر ہو وایہ ہے

اکی کو مصنف رہنے وحد الامتداد فی الصوم از سے بیان کیا ہے، امام محمد راجہ امتداد کے بارے میں تکرار حصلہ کا اعتبار کرتے ہیں یعنی جب تک چھ نمازیں قضاہ نہ ہوں گی اور شیخین ساعات کا اعتبار کرتے ہیں مثلاً اگر کوئی شخص قبل الزوال مجنون ہو اور وسرے روز بعد الزوال افاقت ہو تو وقت میں تکرار کیوں ہے قضاہ ساقط ہو جائے گی اسلئے ایک دن اور دیک رات سے ساعات کے زامد ہو گا اور امام محمد راجہ کے نزدیک جب تک جنون عصر کی وقت تک متعدد ہو ساقط نہ ہو گا اسکے کہ اس سے قبل چھ نمازیں نہ ہونے کی وجہ سے حد تکرار میں داخل نہیں ہوتیں اور امام شافعی راجہ کے نزدیک اگر نماز کا کامل وقت جنون سے گھیر لیا تو قضاہ ساقط ہو جائے گی۔

اور زکوٰۃ میں امتداد کی حد یہ ہے کہ جنون پورے سال کو گھیرے اور دوسرا سال شروع ہو جائے، یہ امام محمد راجہ کا مذہب ہے اور امام ابو یوسف راجا اکثر حوال کو کلیں ہوں کے قائم مقام قرار دیتے ہیں اگر سال کا اکثر حصہ کوئی شخص مجنون رہا تو امام ابو یوسف راجہ کے نزدیک تسلیماً للعباد زکوٰۃ ساقط ہو جائے گی امام محمد راجہ کے نزدیک ساقط نہیں ہوگی۔

وَإِنَّ حَنَانَ الْجَنَاحِيَّةِ بِالْغَيْرِ، بُوْجِيْرَ حَسْنَ بْنَ عَبْدِ الْجَنَاحِيْنَ بِهِ مُشَاهِدَةٌ أَيْمَانَ بِاللَّهِ أَوْ جُوْشَةٌ  
قیمع ہے جبکہ عفو کا احتمال نہیں ہے مثلاً کفر یہ چیزیں مجنون کے حق میں ثابت ہیں یہاں تک کہ مجنون کا ایمان  
اور ارتداد ابوین کے تابع ہو کر ثابت ہو گا اسلئے کہ ایمان اور ارتداد مجنون کے قصداً ممکن نہیں ہیں پونکہ قصد  
فقدان عقل کی وجہ سے مجنون سے متصور نہیں ہے البتہ مجنون کا ایمان اور ارتداد احمد ابوین کے تابع ہو کر صحیح  
ہے اسلئے کہ تبعاً کے لئے قصد و اعتماد نہ رکن ہے اور نہ شرط، مذکورہ صورت اس وقت ہے جبکہ حالت  
جنون ہی میں یا نہ ہوا ہو اور اس کے والدین مسلمان ہوں مگر مرتد ہو کر دارالحرب میں اس کو لیکر چلے  
گئے ہوں اور اگر مجنون کو دارالاسلام ہی میں پھوڑ گئے ہوں یا عاقل مسلمان ہو کر یا نہ ہوا اور بعد میں  
مجنون ہو گیا اور اس کے والدین مسلمان ہیں پھر مرتد ہو کر دارالحرب چلے گئے یا قبل البلوغ مسلمان ہوا  
پھر مجنون ہو گیا یا مجنون کے والدین میں سے کوئی ایک مسلمان ہو تو مذکورہ تمام صورتوں میں مجنون کو مسلمان  
شمار کیا جائے گا۔

وَأَقَاتَ الصَّفْرُ قِرَائَةً فِي أَوَّلِ الْمُوَالِيِّ مِثْلُ الْجَنُوْنِ لِأَنَّهُ عَدِيْمُ الْعُقْلِ وَالشَّيْئِيْزِ أَمَّا إِذَا  
عَقَلَ فَقَدَ أَصَابَهُ صَرْبَيْرَأْهَمَلِيَّةُ الْأَدَلَّكَتِ الْهِبَاءُ مُعْذَرٌ مَعَ ذَلِكَ فَسَقَطَ كِبِيْهُ عَنْهُ مَا يَحْتَسِلُ  
السَّقْطَ عَنِ الْمَبَالِغِ وَجِنْكَةُ الْأَمْرَاتِ يُوْضَعُ عَنْهُ الْعَهْدُ وَيَصْبِرُ عَنْهُ وَلَهُ مَا الْعَهْدُ  
يُنِيْهُ لِأَنَّ الْقِسَاءَ مِنْ أَسَابِبِ الْمَرْحَمَةِ تُجْعَلَ سَبِيْلَ الْغَفْوَعَنَّ كُلِّ عَهْدٍ لِيَعْتَقِلُ الْعَنْوَ  
وَلِهَذَا الْأَيْعَرُ مِنَ الْمُهِيَّرَاتِ بِالْقَتْلِ عَسْدَنَا وَلَا يَلْزَمُ عَلَيْهِ حِرْقَانَهُ بِالرِّقَّ عَنْهُ وَ

وَالْكُفَّارُ لَا تَرْقَى أَهْلِيَّةَ الْأُرْثِ وَكَذَلِكَ الْكُفَّارُ لَا تَهْنَى أَهْلِيَّةَ الْوَلَادَيَّةِ وَلَا نِعْدَامُ  
الْحِقْقَةِ لِعَدَمِ رَسْبَيْهِ وَلِعَدَمِ رَاهِنِلِشَمِ لَا يُعَدُّ جَنَّاءُ

ترجمہ:- اور بہر حال صخر بسوہ اپنے ابتدائی احوال میں جنون کے مثل ہوتا ہے اسلئے کہ صخر نا سمجھ اور  
بے شور ہوتا ہے مگر جب سمجھ دار ہو جاتا ہے تو اسکو ایک گونہ اہلیت ادار حاصل ہو جاتی ہے لیکن اس کے باوجود  
اس سے وہ احکام ساقط ہو جاتے ہیں جن کے بالین سے سقط کا احتمال ہوتا ہے خلاصہ یہ ہے کہ صخر سے مواخذہ ساقط  
ہو جاتا ہے اور صخر کے لئے اور صخر کی طرف سے وہ چیزیں صحیح ہیں جنیں صحر زندہ ہو اسلئے کہ پچھا اس باب شفقت میں سے  
ہے لہذا صخر کو ہر اس ذمہ داری کی منافی کا سبب قرار دیا جائے گا جو عفو کے قابل ہو اسکی وجہ سے پچھہ بھارے  
زدیک قتل کی وجہ سے میراث سے محروم ہنہیں ہوتا اور (عدم حرام بالقتل) کی وجہ سے یہ الام ہنہیں دیا جا سکتا  
کہ پچھر رقیت اور کفر کی وجہ سے میراث سے محروم ہوتا ہے اسلئے کہ رقیت اہلیت ارث کے منافی ہے اور ایسے ہی  
کفر اہلیت ولایت (علیے المُلِّم) کے منافی ہے اور حق کا محدود ہوتا سبب اور اہلیت کے محدود ہونے سے  
اس کو عقوبت شمار ہنہیں کیا جا سکتا۔

تشریح:- داما الصخر، صخر کے تین مرحلے ہوتے ہیں ابتدائی مرحلہ، اس مرحلہ میں پچھر عدمی العقل  
ہوتا ہے درمیانی مرحلہ یہ ہوتا ہے کنپکھ میں عقل و شور تو پیدا ہو جاتا ہے مگر کامل ہنہیں ہوتا ہے مرحلہ قبل  
البلوغ کا ہوتا ہے آخری مرحلہ وہ ہوتا ہے کہ اسیں عند الشرع عقل و شور کامل ہو جائے ہیں اور یہ بلوغ کے  
بعد ہوتا ہے، پچھر اپنے ابتدائی مرحلہ میں جنون کے ماند ہوتا ہے جس طرح جنون پر نہ کوئی ذمہ داری ہوتی ہے  
اور نہ مواخذہ ہر کی حال پچھر کا ہوتا ہے، درمیانی مرحلہ میں جبکہ عقل کی وجہ سے پچھر میں ایک گونہ اہلیت اجاتی  
ہے تو اس اہلیت کی وجہ سے اگرچہ کوئی شے واجب ہنہیں ہوتی لیکن اگر کسی واجب کو ادا کر لے تو صحیح ہو جاتا ہے  
مثلاً روزہ واجب تو ہنہیں تھا لیکن اگر جبی عاقل نے روزہ رکھ لیا تو صحیح ہو جائے گا، مذکورہ ایک گونہ  
اہلیت حاصل ہو جانے کے باوجود صخر عذر ہے چونکہ عقل اس مرحلہ میں درجہ کمال کو ہنہیں پہنچنے چنانچہ  
اس عذر کی وجہ سے بالین سے جن احکام کے سقط کا احتمال ہوتا ہے وہ جبی عاقل سے بھی ساقط ہو جاتے  
ہیں مثلاً حقوق اللہ میں سے صلوٰۃ و صوم و عزیرہ اور حدو و کفارات وغیرہ، البتہ جن احکام کے سقط کا احتمال  
ہنہیں ہے وہ ساقط ہنہیں ہوتے مثلاً فرضیت ایمان، اگر جبی عاقل ایمان لے آیا تو یہ فرض کی ادا سیگی ہوگی  
بالین ہونے کے بعد تجدید ایمان ضروری ہنہیں ہے اور اس ایمان پر وہ تمام احکام مرتب ہونے کے جواب میں  
ایمان پر مرتب ہوتے ہیں مثلاً اس کی مشترکہ بیوی اور اس کے درمیان فرقہ واقعہ ہو جائے گی اور اپنے  
مشترک اقارب کی میراث سے یہ پچھر اور زپچھر کی میراث سے مشترک اقارب محروم رہیں گے اور پچھر کوئی ایسی چیز

واجب نہیں ہو گی کہ جس سے پچھکا صدر یا معاخذہ لازم آئے اور صبی عاقل خود اور اسکا دلی اس کیلئے وہ کام کر سکتا ہے جیسی نفع مغضن ہو مثلاً قبول ہدیہ اور صدقہ اسلئے کہ پچھنا اسباب شفقت میں سے ہے شرعاً بھی اور طبعاً بھی طبعاً تو اسلئے کہ ہر سلیم طبیعت پچھوں پر شفقت کی طرف مائل ہوتی ہے اور شرعاً اسلئے کہ آپ نے فرمایا ہے من لم یرح صنیفنا ولم یوق کبیر نا فلیس میں، یہی وجہ ہے کہ صدر کو ہر اس ذمہ داری سے محفی کا سبب قرار دیا گیا ہے جیسی عفو کا احتمال ہے کوئے ارتداد کے۔

وَلَهُذَا لَا يَحِمُ عَنِ الْمِيراثِ بِالْقَتْلِ عَذْنَاءَ، اور اسی وجہ سے کہ پچھنا اسباب شفقت میں سے ہے صبی عاقل کو میراث سے محروم نہیں کیا جائے گا مثلاً اگر بھی پچھے نے اپنے مورث کو عمدًاً ای اخطاء قتل کر دیا تو پچھے اپنے مقتول مورث کی میراث سے محروم نہیں ہو گا۔

وَلَا يَلِزَمُ عَلَيْهِ حَرَمَةً بَارِقَ عَنْهُ وَالْكُفُرُ مِنْ مَصْنَفِ عَلِيِّ إِلَّا حِرَمٌ اس عبارت سے ایک سوال کا جواب دے رہے ہیں، سوال ۔۔۔۔۔ صہار جبکہ اسباب شفقت میں سے ہے اور اسی وجہ سے صبی اپنے مقتول کی میراث سے محروم نہیں ہوتا تو کفر اور رقیت کی وجہ سے بھی محروم نہیں ہونا چاہیئے حالانکہ مذکورہ دونوں صورتوں میں محروم ہوتا ہے مثلاً اگر صبی عاقل مرتد ہو گیا یا غلام بنایا گیا تو یہ صبی عاقل اپنے مسلمان اور آزاد اقارب کی میراث سے محروم رہے گا۔

جواب ۔۔۔۔۔ ہم یہ تسلیم کرتے ہیں کہ صبی مذکورہ دونوں صورتوں میں میراث سے محروم رہتا ہے مگر اس کا سبب یہ نہیں کہ صہار اسباب شفقت میں سے نہیں ہے بلکہ اصل وجہ یہ ہے کہ صبی مرتدا اور رقیت میں اہلیت ولایت اور اہلیت ملک ہی نہیں ہے اسلئے ارث کا تقاضہ یہ ہے کہ دارث اس شے کا مالک ہو جو اس کو میراث میں حاصل ہوئی ہے اور رقیت کی وجہ سے صبی میں اس بات کی صلاحیت نہیں ہے کہ وہ بھی شے کا مالک ہو سکے اسلئے کہ رقیت جس شے کا مالک ہوتا ہے وہ درحقیقت مولیٰ کی ملک ہوتی ہے ایسی صورت میں رقیت کو دارث بنانا گویا کہ اجنبی کو اجنبی کا دارث بنانا ہے جو کہ درست نہیں ہے اسی طرح کفر اہلیت ولایت کے منافی ہے کما قال اللہ تعالیٰ لہ وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِ مِنْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا ۔۔۔ اور ارث کا مدار و لایت پر ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت ذکر یا علیہ السلام کے بارے میں فرمایا ہے مفہب لی میں لذنک دلیل ای رثی ویرث از سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ ارث کا مدار و لایت پر ہے۔

وَالْغَدَامُ الْجَنْتُ لِغَدَمِ سَبِيلٍ، اگر عدم استحقاق کی وجہ سے کوئی شخص حق سے محروم ہو جائے تو اسکو عقوبت اور سزا نہیں کہنا جاتا، اسی طرح اگر صبی عاقل رقیت یا کافرا پسے مسلمان اور آزاد اقارب کی میراث سے محروم رہے تو یہ بزرگ اور جزار رقیت کی وجہ سے نہیں ہے اگر ایسا ہوتا تو اپ کا اعتراض صحیح ہوتا بلکہ اس کا حکم عدم اہلیت اور عدم ولایت کی وجہ سے ہے اگر کوئی شخص عدم نکاح کی وجہ سے طلاق کا اور عدم ملک رقبہ

کیوجہ سے عقاب کا مالک نہ ہو تو اسکو عقوبہ یا عدم شفقت نہیں کہا جائے گا اسی طرح زیر بحث مسئلہ میں بھی حکم  
کو عدم شفقت نہیں کہا جائے گا۔

وَإِمَّا الْعَسْتَهَ بَعْدَ الْبُلُوغَ فَيُمْلِلُ الْقِبَاءَ فَعَلَّقُ الْعَقْلُ فِي كُلِّ الْحُكُمَاتِ حَتَّىٰ أَنَّهُ لَا يَسْتَهِنُ بِصَحَّةِ الْقَوْلِ  
وَالْفَعْلِ لِكِنَّهُ يَسْتَهِنُ بِالْعَهْدَةَ وَأَقْنَاضَهُنَّ مَا يُسْتَهْلِكُ مِنَ الْأَمْوَالِ فَلَيْسَ بِعَهْدَةٍ لِأَنَّهُ شَرَعَ جَبَرًا  
وَتَوْتَهُ صَبِيًّا مَعْذُورًا وَمَغْتُوْهَا لَأَيْمَانًا فِي عِصْمَةِ الْبَعْلِ وَيُوْضَعُ عَنْهُ الْخَطَابُ كَمَا يُوْضَعُ  
عَنِ الصَّبِيِّ وَيُعْلَمُ عَلَيْهِ وَلَا يَلِمُهُ عَلَىٰ غَيْرِهِ وَإِنْمَا يَقْتَرِقُ الْجَنُوْنُ وَالصِّغْرُ فِي أَنَّهُ هَذَا  
الْعَارِضُ غَيْرُ مَعْذُورٍ فَقَيْلٌ إِذَا أَسْلَمَتْ إِمْرَأَتُهُ عَرْضَ عَلَىٰ أَبْيَهُ وَأَمْتَهُ الْإِسْلَامُ وَكَمَا  
يُوْضَعُ وَالصَّبِيُّ مَعْذُورٌ فَوَجَبَ تَأْخِيْرُهُ وَإِمَّا الصَّبِيُّ الْعَاقِلُ وَالْمَعْتُوْهُ فَلَا يَقْتَرِقُ تَائِيْنَ،

ترجمہ:- اور یہ حال عتہ بلوغ کے بعد احکام میں جسی عاقل کے مانند ہے یہاں تک کہ عتہ صحت قول و فعل کو  
مانع نہیں ہے البتہ ذمہ داری کو مانع ہے اور ہمارا کردہ مال کا حفاظان تو یہ ذمہ داری نہیں ہے اسلئے کہ حفاظان  
لوق Hanson کی تلاشی کے لئے مشرد ہوتا ہے اور کسی جسی کی معدود اور معمتوہ ہونا عصمت محل کے منافی نہیں ہے اور  
معتوہ سے خطاب اٹھا رہا یا جاتا ہے جس طرح کہ جسی سے اٹھا دیا جاتا ہے اور معتوہ پر غیر کی دلایت ہوگی اور معتوہ  
جسی کا ولی نہیں ہو گا جزوں اور صخر میں ہر فرق یہ ہوتا ہے کہ جزوں عارض غیر محدود ہوتا ہے (حضرت محمد و دا پس  
کہا گیا ہے کہ اگر مجذون کی بیوی اسلام لے آئے تو مجذون کے والدین کے سامنے اسلام پیش کیا جائے گا اور اسیں تاخیر  
نہیں کی جائے گی اور صہار محدود ہوتا ہے (ہند اب لوگون تک) اسلام پیش کرنے کو موخر کرنا واجب ہے اور یہ حال  
جسی عاقل اور معتوہ میں کوئی فرق نہیں ہے۔

تشریح:- عتہ تبیہ اعماض ہے جو کہ عقل میں خلل اور فتور کا موجب ہوتا ہے جس کیوجہ سے معتوہ بے ربط  
باتیں کرتا ہے اس کی بعین باتیں اور بعض کام تو عقلمندوں جیسے ہوتے ہیں اور بعض مجذونوں جیسے، جس طرح مجذون  
جسی لا یعقل کے مشاہد ہوتا ہے اسی طرح معتوہ جسی عاقل کے مانند ہوتا ہے یعنی جس طرح جسی عاقل میں عقل تو  
ہوتی ہے مگر ناقص ہوتی ہے اسی طرح معتوہ میں کبھی عقل ناقص ہوتی ہے اور جس طرح مجذون احکام میں جسی  
لا یعقل کے مانند ہوتا ہے اسی طرح معتوہ احکام میں جسی عاقل کے مانند ہوتا ہے اور جس طرح جسی عاقل کا قول  
و فعل معین ہوتا ہے اسی طرح معتوہ کا بھی قول و فعل معین ہوتا ہے بشرطیکہ اسیں کوئی حصر نہ ہو البتہ عتہ  
صہار کے مانند ایسی ذمہ داری سے مانع ہوتا ہے کہ جسیں حصر ہو مثلاً جسی عاقل کے مانند معتوہ کا یہ وہ شہار  
میں وکیل بننا تو صحیح ہے مگر نقد نہیں یا تسلیم بیٹھ کی ذمہ داری دیغیرہ اس پر نہ ہوگی اسی طرح معتوہ کا اپنی

بیوی کو طلاق دینا اور غلام کو آزاد کرنا خواہ ولی کی اجازت ہی سے کیوں نہ ہو صحیح نہیں ہے اسلئے کہ اسیں ضرر نہیں ہے اسی طرح محتوا کا بینیز اذن ولی کے بیس و شر ابھی صحیح نہیں ہے اسلئے کہ اسیں ضرر کا احتمال ہے۔

واما خمان مایسٹریک میں الاموال، یہ ایک اعتراض کا جواب ہے۔

اعتراض یہ ہے کہ جب محتوا اور جبی پر ایسی کوئی ذمہ داری عائد نہیں ہو سکتی کہ جسیں ضرر ہو لہذا نقصان کا خمان بھی ان پر واجب نہ ہونا چاہیے؟

جواب — محتوا اور جبی پر ہو ضرر ذمہ داری عائد نہیں ہوتی وہ وہ ذمہ داری ہے جو عقود کی وجہ سے عائد ہوتی ہے اور نقصان تلف کی جو ذمہ داری ہے وہ اس قبیل سے نہیں ہے بلکہ حفاظت حق العبد کی ذمہ داری ہے جس سے عتمہ اور صیارہ مانع نہیں ہے اور نقصان کرنے والے کا جبی مخذول یا محتوا ہونا عصمت محل کے منافی نہیں ہے اور محتوا سے اسی طرح خطاب مرفوع جس طرح جبی سے ہی ہے وجوہ ہے کہ جبی اور محتوا پر نہ کوئی عبادت واجب ہوتی ہے اور نہ عقوبت ہی کا مذہب ہے۔

ویوں لے اعلیہ، جس طرح جبی پر قصور عقل کی وجہ سے غیر کو ولایت حاصل ہوتی ہے اسی طرح محتوا پر بھی قصور عقل کی وجہ سے غیر کو ولایت حاصل ہوتی ہے مگر محتوا کو غیر پر ولایت حاصل نہیں ہوتی اسلئے کہ ولایت علی المیغیر ولایت علی النفس کی فرع ہے اور محتوا کو قصور عقل کی وجہ سے ولایت علی النفس حاصل نہیں ہوتی غیر پر کس طرح ولایت حاصل ہو سکتی ہے، جنون چونکہ جبار کی ابتدائی حالت کے مثل ہوتا ہے اور عتمہ جبار کی آخری حالت کے مثل ہوتا ہے۔

اب مصنف رحمہ و انہایا مفتقر ہے جنون اور ضرر میں فرق بیان فرمائے ہیں فرق کا حاصل یہ ہے کہ جنون ایسا عارض ہے کہ اس کے زوال کی حد کوئی مقرر نہیں ہے بسا اوقات عمر بھر بھی رہ سکتا ہے اور درمیان میں بھی زائل ہو سکتا ہے بخلاف جبار کے کہ اس کے زوال (بلوغہ) کا ایک وقت مقرر ہے۔

فقطیں اذ اسلمت، یہ مصنف رحمہ کے قول غیر محدود پر تفہیع ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر جنون کی بیوی اسلام قبول کرے تو جنون کے والدین کے رو برو اسلام پیش کیا جائے گا اس لئے کہ خود جنون میں اس بات کی صلاحیت نہیں ہے کہ اس کے رو برو اسلام پیش کیا جائے لہذا اگر والدین میں سے ایک بھی ایسا نہیں تو جنون کو خیر الابوین کے تابع کرتے ہوئے مسلمان بھیجا جائے گا اور نکاح کو باقی رکھا جائیگا اور اگر دونوں اسلام لانے سے انکار کر دیں تو جنون اور اس کی بیوی کے درمیان تفریق کر ادی جائے گی اور اسلام پیش کرنے میں تاخیر نہیں کیجا جائے گی اسلئے کہ جنون سے افاقہ کا کوئی وقت مقرر نہیں ہے تاخیر کرنے میں بلا وجہ عورت کے حق کو باطل کرنا ہے اور اگر جبی کی بیوی اسلام لے آئی تو جبی کے عاقل ہونے تک نہ کہ بالغ ہونے تک انتظار کیا جائے گا اور جب جبی عاقل ہو جائے تو اس کے رو برو اسلام

پیش کیا جائے گا اس کے والدین کے سامنے اسلام پیش کرنے کی ضرورت نہیں ہے اسلام لے آیا تو زکاح باقی رکھا جائے گا اور نہ تفہیم کرادی جائے گی۔

بھی عاقل اور معمتوہ عاقل کے درمیان احکام کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں ہے یعنی اگر بھی عاقل یا معمتوہ عاقل کی بیوی اسلام لے آئے تو فوراً ان دونوں کے روبرو اسلام پیش کیا جائے گا اسلئے کہ ان دونوں کا اسلام معتبر ہے لہذا ان تو ان کے والدین کے سامنے اسلام پیش کرنے کی ضرورت ہوگی اور نہ تاخیر کی ضرورت ہوگی، اگر اسلام لے آئیں تو زکاح باقی رکھا جائے گا اور نہ تفہیم کرادی جائے گی۔

مصنفوں نے معمتوہ کو عاقل کی قید کے ساتھ اسلئے مقید کیا ہے کہ بعض اوقات معمتوہ کا اطلاق بخون پر بھی ہوتا ہے اور بیہاں بخون مراد نہیں ہے۔

وَأَمَّا النَّبِيَانُ فَلَدِيَّتِي فِي الْوُجُوبِ فِي حَقِّ الْإِشْرَاعِ تَعَالَى الِّكَتَبَ إِذَا كَانَ عَالِبًا يُلَازِمُ الظَّاهِرَةَ مِثْلُ النَّبِيَانِ فِي الصَّوْمَ وَالشَّعْرَيَةِ فِي الذِّي يُبَيِّنَهُ جَعَلَ مِنْ أَسَابِبِ الْعَقُولِ لِمَنْ هِيَنْ جِهَةَ صَاحِبِ الْحَقِّ اِعْتَرَضَ مُخْلَفُ حُقُوقِ الْعِبَادِ وَعَلَى هَذَا قُلْنَا إِنَّ النَّاسَيِ لَمَّا كَانَ عَالِبًا لِمَيْقَطِعِ الصَّلَاةِ مُخْلَفُ الْكَلَامِ لِأَنَّ هَيْنَتَهُ الْمُصَمِّلَ مُذَكَّرَ لَهُ فَلَدِيَّلِبُ الْكَلَامُ مَنَاسِيًّا،

ترجمہ:- اور بہر حال نبیان حقوق اللہ کے وجوہ کے منانی نہیں ہے لیکن نبیان کو اس بابِ عفو میں سے قرار دیا گیا ہے اسلئے کہ یہ صاحب حق کی جانب سے پیش آتا ہے (نبیان اس بابِ عفو میں سے اس وقت ہے) جبکہ ایسی عبادات میں پیش آئئے کہ جنہیں عموماً نبیان واقع ہوتا ہے مثلاً روزہ میں نبیان اور ذیح کے وقت بسم اللہ کا نبیان، بخلاف حقوق العباد کے (کہ نبیان حقوق العباد میں اس بابِ عفو سے قرار نہیں دیا جاتا) اور اسی قاعدہ کے مطابق کہ (نبیان غالب کو عذر قرار دیا گیا ہے) اور کہت پر نبیان اسلام پھر دنیا نماز کو فاسد نہیں کرتا بخلاف کلام کے کہ نماز میں نبیان کلام کو عذر قرار نہیں دیا گیا اسلئے کہ نماز کی بہت نمازی کیلئے نماز کو یاد دلانے والی ہے ہر ہی وجہ ہے کہ نماز میں نبیان کلام کا وقوع غالب نہیں ہے۔

تشریح:- نبیان کی مختلف تعریفیں کی گئی میں محرک سب سے واضح اور سہل و مہرے جو طب کی مشہور کتاب موجز میں کی گئی وہ یہ ہے النبیان ہو الفقحان اور بطلان قوۃ الذکر، اور صاحب منار نے یہ تعریف کی ہے ہو جیل ضروری بہا کان یعلمہ لا با فہم علمہ با مورکشیرۃ۔

لا با فہم کی قید سے جنون خارج ہو گی اور من علمہ کی قید سے نوم اور اغمار خارج ہو گئے، نبیان نفس و جوہ

اور وحجب ادار کے منافی نہیں ہے تھی وجہ ہے کہ بھول کی وجہ سے قضاہ ساتھ نہیں ہوتی اگر وقت میں یاد آ جائے تو ادار اور اگر وقت کے بعد یاد آئے تو قضاہ حصر ورکی ہے غرضیکہ نیسان حقوق اللہ میں وحجب کے منافی نہیں ہے البتہ جن عبادات میں نیسان غائب اور اسی وجہ سے اپنے معاف ہے جیسا کہ روزہ میں بھول کر کھاپی لینا معاف ہے اسی طرح ذبح کے وقت تسمیہ کا بھول جانا اسلئے کہ کھانے کی طرف انسان کا طبعاً میلان ہوتا ہے اور ذبح کے وقت خوف وہی بت کی وجہ سے نیسان ہو جاتا ہے علاوہ ازیں نیسان صاحب حق کی جانب سے آتا ہے مصنف رحمہ حقوق اللہ کی قید لگا کر حقوق العباد کو خارج کر دیا مطلب یہ ہے کہ اگر بھول کر کسی کا نقصان کر دیا تو یہ معاف نہ ہو گا بلکہ جمانِ تلف واجب ہو گا اسلئے کہ نیسان صاحب حق کی جانب سے نہیں ہے۔

جب یہ قاعدہ مسلم ہے کہ جن عبادات میں نیسان غائب ہوتا ہے تو وہ معاف ہے تو چونکہ دور کعت پر رباعی میں سلام پھیر دینا عموماً ہوتا ہے اسلئے اس کو بھی معاف رکھا گیا اس سے نماز میں فساد و احتقان نہیں ہوتا چونکہ قدرہ اولے قدرہ اخیرہ کے مثل ہے اور قدرہ اخیرہ محل سلام ہے تو اس اشتباہ کی وجہ سے دور کعت پر سلام پھیر دیا جاتا ہے بخلاف کلام کے کہ نماز میں کلام کا وقوع کثیر نہیں ہے نیز نماز کی بہیت حالت مذکورہ بھی ہے اسکے باوجود اگر نماز میں نیسان کلام و احتقان ہوتا ہے تو یہ اسرار غفلت اور تقصیر کا نتیجہ ہے لہذا معاف نہیں سمجھا جائے گا۔

فَإِنَّمَا النَّوْمُ فَعَبْرٌ عَنِ إِسْتِعْمَالِ الْقُدْرَةِ وَيُنَادَى فِي الْحِتْيَارِ فَإِنْجَبَ تَأْخِيرُ الْخِطَابِ لِلْأَدَاءِ وَيَبْطَلُ عَبَادَاتُهُ أَصْلًا فِي الظَّلَاقِ وَالْمُتَاقِ وَالْإِسْلَامِ وَالرِّتَّةِ وَلَمْ يَتَعَلَّقْ بِقِرَاعَتِهِ وَكَلَامِهِ فِي الصَّلَاةِ مُكْفُرٌ وَكَذَا إِذَا تَهَقَّمَ فِي صَلْوَتِهِ هُوَ الصَّمِيمُ،

ترجمہ:- اور بہر حال نوم استعمال قدرت سے ایسا عجز ہے کہ جو اختیار کے منافی ہے اور اس خطاب کی تاخیر کو واجب کرتا ہے جو ادار کا موجب ہے اور نامم کا قول طلاق و عتاق، اسلام اور انداد میں بالکل باطل ہے اور نامم کی قرأت اور کلام سے کوئی حکم متعلق نہیں ہوتا اسی طرح نامم کے قہقہے سے بھی نماز میں کوئی حکم متعلق نہیں ہوتا اور یہی قول صحیح ہے۔

تفسیریہ:- نوم کی مختلف تعریفیں کی گئی ہیں اپنی سب سے واضح اور سہل یہ ہے النوم فرقة طبیعتہ بحدث نے الا نسان بلا اختیار منہ و گشخ الحواس الظاہرہ والباطنة عن العمل مع سلامتہ واستعمال العقل مع قیامہ، نوم ایسا طبعی کسل ہے جو انسان میں بلا اختیار نکالہ ہر ہوتا ہے اور واس نکالہ ہر اور باطنہ کو عمل سے روک دیتا ہے باوجود یہ کہ واس سلامت ہوتے ہیں اور عقل کے استعمال سے روک دیتا ہے باوجود یہ کہ عقل موجود ہوتی ہے۔ مصنف رحمہ جو نوم کی تعریف کی ہے یہ تعریف بالحکم ہے لہذا اغفار کی تعریف سے اعتراض و احتقان نہیں

ہو سکتا، صحیح تعریف وہ ہے جو ہم نے بیان کی ہے، نوم اختیار کے منافی ہوتی ہے اسلئے اختیار کا مدار رکے اور تمیز پر ہے اور یہ دلوں نوم کے وقت محفوظ ہوتے ہیں یہی وجہ ہے کہ نام کے کلام اور قرائۃ سے کوئی حکم وابستہ نہیں ہوتا یعنی اگر نام اپنی یہوی کو طلاق دیدے یا غلام کو آزاد کر دے تو اس کا کوئی اعتبار نہ ہو گا اسی طرح اگر نماز میں کوئے ہوتے قرائۃ کے تواریخ قرائۃ کافی نہ ہو گی یا حالت نوم میں کوئی کافر اسلام کے آیا یا بھی مسلمان نے کلمہ کفر زبان سے نکال دیا تو اس کا کوئی اعتبار نہ ہو گا۔

اسی طرح اگر نام نماز میں کلام کرے تو نماز فاسد نہ ہو گی اسلئے کہ اس کے کلام کا کوئی اعتبار نہیں ہے غرضیکہ حالت نوم میں نماز کا جو رکن بھی ادا کیا جائے گا خواہ بحدہ ہو یا کر کر دیا قرائۃ اس کا کوئی اعتبار نہ ہو گا اسی طرح قہقہہ حالت نوم میں نماز میں ناقص و حضور نہ ہو گا پونکہ قہقہہ کا ناقص و حضور ہونا جنایت کی وجہ سے ہوتا ہے اور حالت نوم میں قہقہہ کا جنایت ہونا ساقط ہے مگر مفہٹہ بہ قول یہ ہے کہ اختیار اسلام نماز میں حالت نوم میں قہقہہ ناقص و حضور اور مفسد حملہ ہو گا۔

وَالْأَعْمَاءُ مِثْلُ النَّوْمِ فِي فَوْتِ الْإِخْتِيَارِ وَفَوْتِ اسْتِعْمَالِ الْقُدْرَةِ حَتَّىٰ مَنْعَ صِحَّةَ الْعِبَادَاتِ  
وَهُوَ أَشَدُّ فِنَاءً لِأَنَّ النَّوْمَ فَتَرَدُّ أَصْلِيَّةٍ وَهَذَا أَعْارِضُ مِنَافِي الْقُوَّةِ أَصْلًا وَلِهَذَا كَانَ حَدَّتِي  
فِي كُلِّ الْأَخْوَالِ وَمَنَعَ الْبُشَاءَ وَلَعْتِدَادًا فِي حُقُّ الْمَلَوِّهِ خَاصَّةً،

ترجمہ:- اور اغمار استعمال قدرت اور اختیار کے فوت ہونے میں نوم کے ماندہ ہے یہاں تک کہ اقوال کی صحت سے ماننے ہے بلکہ اغمار نوم سے شدید تر ہے اسلئے کہ نوم طبعی سستی ہے اور اغمار ایسا عارض ہے جو کہ قوت کا اصلہ منافی ہے اور یہی وجہ ہے کہ اغمار ہر حالت میں حدث ہے اور بناء کو ماننے ہے اور اغمار کا امتداد صرف نماز کے بارے میں معتبر ہے۔

تشرییح:- اغمار ایسا عارض ہے جو قوتِ مدرکہ اور حرکت ارادیہ کو اس مرض کیوجہ سے زائل کر دیتا ہے جو کہ عقل یا قلب کو لاحق ہوتا ہے اغمار میں عقل زائل نہیں ہوتی جیسا کہ جنون میں زائل ہو جاتی ہے اگر اغمار میں عقل زائل ہوتی تو اینیار کو لاحق نہ ہوتا، اغمار قوتِ قدرت استعمال اور فوتِ اختیار میں نوم کے ماندہ ہے بلکہ اس سے شدید ہے اسلئے کہ نوم ایک طبعی حالت ہے جو کہ کثیر الوقوع ہے بلکہ ضروریت، حیات میں سے ہے بخلاف اغمار کے، یہی وجہ ہے کہ اغمار ہر حال میں خواہ لینٹے کی حالت میں ہو یا قیام و قعود کی حالت میں، رکوع کی حالت میں ہو یا بحدہ کی حالت میں ناقص و حضور ہے بخلاف نوم کے کہ صرف لینٹے یا ایک لگانے کی حالت میں حدث ہے دیگر حالات میں حدث نہیں ہے، اغمار کے ماندہ اگرچہ نوم بھی امر عارض ہی ہے

اسلئے کہ نوم انسان کی حقیقت میں داخل ہنیں ہے مگرچون کہ نوم جوان کے لئے لازم ہے اسلئے اس کو غیر عارض خمار کیا جاتا ہے بخلاف اغمار کے کہ یہ جوان کے لئے لازم نہیں ہے بہت سے انسانوں کو عمر بھر اغمار لاحق ہنیں ہوتا بخلاف نوم کے کہ کوئی انسان بلکہ جوان اس سے خالی ہنیں ہوتا اگر اغمار نماز میں پیش آجائے تو بنا کر کوئی نماخ ہو گا بخلاف نوم کے کہ اگر نماز میں عارض ہو گئی تو پیدا اور ہونے کے بعد بنا کر درست ہے۔

واعتراف امتدادہ فی حق الصلوٰۃ خاصۃ، نماز کے بارے میں اغمار کا امتداد ایک رات دن ہے اوقات کے اعتبار سے شیخن کے نزدیک اور امام محمد رضا کے نزدیک نمازوں کے اعتبار سے ہے اور امام شافعی رضا کے نزدیک اگر اغمار نے ایک نماز کا پورا وقت گھیر لیا تو قضاہ ساقط ہو جائے گی صوم کے بارے میں امتداد کا اعتبار ہنیں ہے بہاں تک کہ اگر پورے رمضان اغمار ممتد رہا تو بھی رمضان کی قضاہ ساقط نہ ہوگی اسلئے کہ پورے رمضان اغمار کا امتداد نادر ہے اسی طرح زکوٰۃ کے بارے میں بھی اغمار کے امتداد کا اعتبار ہنیں ہے اسلئے کہ ایک سال تک اغمار کا ہونا اور زیادہ نادر ہے، نوم میں امتداد کا بالکل اعتبار ہنیں ہوتا اسلئے کہ نوم میں عادۃ ریک رات دن کا امتداد ہنیں ہوتا لہذا نوم کی وجہ سے کوئی واجب ساقط نہ ہو گا لہذا اغمار اگر ممتد رہو تو واجب قضاہ صلوٰۃ کے بارے میں نوم کے مانند ہو گا اور اگر اغمار ممتد ہو جائے تو جنون اور صفر کے مانند ہو گا یعنی جستر جنون اور صفر نماخ واجب ہوتے ہیں اغمار بھی نماخ واجب ہو گا اور چون کہ نوم کے مانند ہوتا ہے لہذا قیاس کا تقاضہ یہ ہے کہ اغمار کی وجہ سے کوئی واجب ساقط نہ ہو خواہ اغمار ممتد ہو یا نہ ہو مگر استھانا اغمار ممتد اور غیر ممتد کے درمیان میں فرق کیا ہے اسلئے کہ حضرت علی چار نمازوں تک بے ہوش رہے تھے تو بعد میں نمازوں کی قضاہ کی تھی، اور حضرت عبد اللہ ابن عمر ایک رات اور ایک دن بے ہوش رہے تھے مگر افاقہ ہونے کے بعد نمازوں کی قضاہ ہنیں فرمائی تھی اور دوسری روایت میں ہے کہ حضرت عبد اللہ ابن عمر ایک رات دن سے زیادہ بیہو ش رہے اور افاقہ کے بعد نمازوں کی قضاہ ہنیں فرمائی۔

ذکورہ اثمار سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر اغمار ایک دن رات سے کم ہو تو قضاہ واجب ہوگی اور اگر ایک دن رات یا اس سے زیادہ ہو گا تو قضاہ واجب نہ ہوگی۔

وَمَمَّا الْرِّقُّ فَلَهُ عِجْزٌ حُكْمٌ شُرِّعَ جَزَاءً فِي الْأَصْلِ الْكِتَّةِ فِي حَالَةِ الْبَقَاءِ حَسَارَهُنَّ الْأَمْمُرُ  
الْحَكِيمَيْتُ بِهِ يَصِيرُ الْمَرْأَةُ عُرْضَتُهُ لِلشَّهِيْلِكُ وَالْأَبْتَدِالِ وَهُوَ وَصَفٌ لَا يَعْتَمِلُ التَّجَرِيَ فَقَدْ  
قَالَ مُحَمَّدٌ فِي الْجَمَاهِيْرِ فِي بَعْدِهِ الْنَّسَبِ إِذَا أَقْرَأَنَّ نِصْفَهُ عَبْدُ فُلَانٍ أَتَهُ يَجْعَلُ عَبْدًا فِي  
شَهَادَتِهِ وَفِي جَيْسِعِ أَخْلَاقِهِ وَكَذَلِكَ الْعِتْقُ الَّذِي هُوَ ضِدٌ لَهُ وَقَالَ أَبُو يُوسُفَ وَمُحَمَّدٌ  
رَحِيمُهُمَا اللَّهُ تَعَالَى أَلْأَعْتَانُ لَا يَتَعَزَّزُ الْمَالُ فَيَتَعَزَّزُ أَنْفُعَالُهُ وَهُوَ الْعِتْقُ وَقَالَ

أَبُو حِسْنِيَّةُ الْأَعْتَاقُ إِنَّ اللَّهَ الْمُبِلِّ وَهُوَ مُتَجَزِّلُ تَعْلَقٍ بِسُقُوطِ كَلْبٍ عَنِ الْمَعْلَنِ حُكْمُهُ لَا يَتَجَزَّ وَهُوَ الْعَثَنُ فَإِذَا سَقَطَ بَعْضُهُ فَقَدْ وَجَدَ شَطْرَ الْعِلَّةِ فَيَتَوَقَّفُ الْعَثَنُ إِلَى تَكْمِيلِهَا وَهَمَارَ ذَلِكَ كَغَسْلٍ لِأَعْضَاءِ الْوُصُوْعِ لِإِبَاحَةِ أَدَاءِ الصَّلَاةِ فَكَانَ عَدَادُ الظَّلَاقِ لِلتَّعْرِيْعِ وَهَذَا الْرِّقُ يُسَانِي مَا يَكْتِبُهُ الْمَالِ لِقِيَامِ الْمَبْلُوكِيَّةِ مَا الْحَتَّى لِأَيْمَلِكِ الْعَبْدِ وَالْمَكَاتِبِ الْمَرْسَى وَكَانَ تَصْبِحُ مِنْهُمْ أَصْحَابَةُ الْإِسْلَامِ لِعَدَادِ أَصْلِ الْقُدُّسَةِ وَهِيَ الْمَنَافِعُ الْبَدَنِيَّةُ لِأَنَّهَا لِلْمَوْلَى إِلَّا فَيُسْتَنِيَ عَلَيْهِ مِنَ الْقِرَبِ الْبَدَنِيَّةِ،

ترجمہ:- اور یہ حال رقیت تو وہ بجز حکمی ہے دراصل ابتداء بطور سزا مشروع ہوئی ہے لیکن حالت بقار میں حکم شرعی ہو گئی ہے اور اسی رقیت کی وجہ سے انسان ملک و دولت کا نشانہ بتاہے رقیت ایسا وصف ہے کہ اسیں تجزی کا احتمال نہیں ہے امام محمد بن جعفر نے جامع کبیر میں فرمایا ہے کہ اگر کسی محبوب النب نے یہ اقرار کیا کہ میرا شخص حصہ غلام کا غلام ہے تو وہ مقبرہ شہادت اور جسم حکم احکام میں عبد (کامل) کے مانند ہو گا اور اسی حکم عنت کا ہے جو کہ رقیت کی خند ہے اور صاحبین نے فرمایا ہے کہ اعتاق تجزی کو قبول نہیں کرتا جو نکہ اعتاق کا اثر عنت تجزی کو قبول نہیں کرتا اور امام ابو حنیفہ رضی نے فرمایا ہے کہ اعتاق ازالہ ملک کا نام ہے اور وہ تجزی کو قبول کرتا ہے حالانکہ محل (ملوک) سے کل ملک کے ازالہ سے ایک ایسا حکم مستحق ہو گیا ہے جو تجزی کو قبول نہیں کرتا اور وہ عنت ہے اور جب بعض ملک زائل ہو گئی تو علت کا ایک جز پایا گیا لہذا عنت علت کی تکمیل تک موقوف رہے گا اور یہ بعض حصہ سے ملک کا زوال ایسے ہی ہے جیسے (بعض) اعہنار و حنون کا دھولینا اباحت حملہ کے لئے اور ایسا ہی ہے جیسا کہ اعداء طلاق تحریم کرتے، اور یہ رقیت مالکیت مال کے منافی ہے اسلئے کہ غلام میں مال ہونے کی وجہ سے ملکوکیت قائم ہے یہاں تک کہ غلام اور مکاتب تسری کے بھی مالک نہیں ہوتے اور انکا فریضہ جو بھی ادا نہیں ہوتا اسلئے کہ اسیں اصل قدرت مخدوم ہوئی ہے اور وہ قدرت منافع بدینہ میں اسلئے کہ وہ منافع ہوئی کے ہوتے ہیں سو اسے ان منافع کے جنکو مستثنی اکر دیا گیا ہے اور وہ عبادات بدینہ میں ۔

فسریج:- داما اراق، رق کے منفے لعنت میں محفوظ کے ہیں یقان ثوب رقیت ایسی ضمیف ایسیج و منہ رقة القلب، اور اصطلاح شرع میں بجز حکمی کا نام ہے یعنی شریعت نے غلام پر یہ حکم لگا دیا ہے کہ غلام کسی چیز کا مالک نہیں ہو سکتا اور اسیں اداء شہادت و عزیزہ کی اہلیت نہیں ہوتی اور رقیت دراصل ابتداء حق اللہ پر جو سزا کفر کے طور پر انسان پر طاری ہوئی ہے یعنی کفار نے اللہ تعالیٰ کی عبارت اور اس کی غلائی کو باعث نہیں اور سمجھا تو اس کی پاداش میں اللہ تعالیٰ نے اپنے غلاموں (مسلمانوں) کا غلام بنادیا مطلب یہ ہے کہ غلامی کا طوق ابتداء کفار کی گردن میں پڑتا ہے اس کے بعد اگر وہ اسلام قبول کبھی کر لے تو بھی

غلامی کا طرق اس کی اور اس کی اولاد کی گردن میں باقی رہتا ہے تو قیمتکہ اس کو آزاد نہ کر دیا جائے، ابتداء مسلمان پر غلامی طاری نہیں ہوئی البتہ انتہا و بقاہ حق بعد ہونے کی وجہ سے مسلمان پر بھی غلامی طاری ہو سکتی ہے اگر کوئی کافر غلام مسلمان پر گیا تواب بھی غلام ہی رہے گا اور یہ ایسا ہی ہے کہ خراج ابتداء مسلمان پر واجب نہیں ہو سکتا اسلئے کہ خراج ذات کی علامت ہے البتہ اگر کوئی مسلمان خراجی زمین کو خریدے تو مسلمان پر خراج ہی واجب ہو گا۔

عمر حکمی کا مطلب یہ ہے کہ شریعت نے غلام کو بعض امور سے عاجز قرار دیا ہے اگرچہ غلام بظاہر آزاد سے تند رست و تو اناری کیوں نہ ہو اور اسی رقیت کی وجہ سے انسان تملک و تذلل کا بدن اور محل بجا تا ہے۔ رقیت چونکہ غصب الہی کا نتیجہ اور کفر کا نتیجہ ہے لہذا اسیں تجزی نہیں ہو سکتی یعنی یہ ممکن نہیں ہے کہ انسان کے لفہف حصہ پر خدا کا غصب ہو اور لفہف پر نہ ہو جیسا کہ علم اور جہل تجزی اور تقسم کو قبول نہیں کرتے یعنی یہ بات ناممکن ہے کہ انسان کا لفہف عالم اور لفہف حصہ جملہ ہو لہذا یہ بات بھی ممکن نہیں ہے کہ انسان کا لفہف حصہ غلام ہو اور لفہف آزاد بخلاف ملک کے چونکہ ملک حق الجد ہے اور حق الجد تجزی کو قبول کرتا ہے لہذا ملک بھی تجزی کو قبول کرے گی تھی وجوہ ہے کہ ایک غلام دو انسانوں کا ملکوں پر سکتا ہے۔

فقد قال محمد بن الحجاج، مصنف علىه الرحمه جامع صنفی کا ایک جزیہ پیش کر کے یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ رقیت کا غیر تجزی ہونا اور ملک کا تجزی کیا ہمارے علماء شافعیہ کے زدیک اجماعی مسئلہ ہے۔ جزیہ کا احصیل یہ ہے کہ اگر کسی مجہول النسب نے یہ اقرار کیا کہ میر لفہف حصہ فلاح کا غلام ہے تو اس مفتر کو عبد کامل شارکیا جائے گا اور جس طرح عبد کامل کی شہادت معتبر نہیں ہوئی اور نہ اس کو حق ولایت حاصل ہوتا ہے اسی طرح اس مفتر غلام کا حکم پر گا اس سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ اقرار کی وجہ سے جو رقیت ثابت ہوئی ہے وہ کامل غیر تجزی ہے اسلئے کہ اگر رقیت تجزی ہوئی تو وہ لفہف غلاموں کی شہادت بمنزلہ ایک آزاد کی شہادت کے ہوئی جیسا کہ دو عورتوں کی شہادت ایک مرد کی شہادت کے برابر ہوئی ہے البتہ مفتر کی نلک لفہف میں ثابت ہو گی اسلئے کہ ملک بالاتفاق تجزی ہے جیسا کہ رق اور عینق بالاتفاق غیر تجزی ہے ملک رق سے عام ہے اسلئے کہ رقیت صرف انسان میں متصور ہو سکتی ہے اور ملک انسان کے علاوہ دریجہ اشتیاء میں بھی پائی جاتی ہے۔

وَذَلِكَ الْعِنْقُ الَّذِي ہوَ صَدَرُهُ، مصنف رواں عبارت سے یہ بتانا چاہتے ہیں کہ جس طرح رقیت تجزی کو قبول نہیں کرتی اسی طرح عینق جو کہ رقیت کی صد ہے تجزی کو قبول نہیں کرتی اسلئے کہ جس طرح رقیت لفہف حکمی کا نام ہے اسی طرح عینق حکمی کا نام ہے جس طرح کہ عبد لفہف حکمی کی وجہ سے شہادت اور مالکیت وغیرہ کا احصیل نہیں رہتا اسی طرح حرقة حکمی کی وجہ سے مذکورہ جیزوں کا اہل ہو جاتا ہے اسلئے کہ جس طرح یہ ممکن نہیں ہے

کہ عبد میں صحف حکمی نصف حصہ میں پایا جاتے اور نصف نہ پایا جاتے اسی طرح یہ بھی ممکن نہیں ہے کہ حرم میں نصف حصہ میں قوہ حکمی پائی جاتے اور نصف میں نہ پائی جاتے۔

وقال ابو یوسف و محمد الاعناف لا تجزی از مصحف رہ اس عبارت سے یہ بتانا چاہتے ہیں کہ عتیق کے غیر مجزی اور ملک کے مجزی ہونے میں علماء شیعہ کا اتفاق ہے مگر اعناق کے مجزی ہونے میں صاحبین اور امام ابو حیفہؓ کے درمیان اختلاف ہے صاحبین فرماتے ہیں کہ جب عتیق میں جو کہ اعناق کا اثر اور نتیجہ ہے تجزی ہے تو اعناق میں بھی تجزی نہیں ہو سکتی لہذا صاحبین کے نزدیک اعناق بعض اعناق کل شارہ ہو گا عتیق کا غیر مجزی ہونا چونکہ بالاتفاق مسلم ہے لہذا عتیق کا موثر یعنی اعناق کی غیر مجزی ہو گا اور اگر اعناق کو مجزی تسلیم کیا جائے تو عتیق کا مجزی ہونا لازم آئے گا۔

وقال ابو حیفۃ لہ امام صاحب فرماتے ہیں کہ اعناق مجزی کہے اسلئے کہ اعناق کا اثر زوال ملک ہے نہ کہ عتیق جیسا کہ صاحبین نے خیال کیا ہے لہذا اگر کسی شخص نے اپنے علام کا نصف حصہ آزاد کر دیا تو نہ نصف آزاد ہو گا اور نصف حصہ کو آزاد کر دیا ہے اس حصہ سے بلکہ زائل ہو جائے گی اسلئے کہ اعناق کا اثر زوال ملک ہے اور وہ مجزی ہے اور عتیق سعایہ پر موقوف رہے گا جب علام اپنے باقی حصہ کی قیمت کما کر ادا کر دے گا تو آزاد ہو جائے گا اور ملک کی بلکہ بالکلیہ ساقط ہو جائے گی اسلئے کہ عتیق حق اللہ ہے لہذا عتیق کو حق اللہ میں نصرت کرنے کا اختیار نہیں ہے البتہ ازالہ ملک یہ بندے کا حق ہے ایسیں بندہ نصرت کر سکتا ہے محل (ملوک) سے کل بلکہ زوال کے ساتھ ایک ایسا حکم متعلق ہے جو غیر مجزی ہے اور وہ عتیق ہے۔

اس کا خلاصہ یہ ہے کہ اعناق کا اثر ازالہ ملک ہے اور یہ تجزی کو قبول کرتا ہے، اگر کوئی شخص اپنے علام کا نصف حصہ فروخت کر دے تو نصف حصہ سے ملکیت زائل ہو جائے گی، مگر عتیق مملوک سے کل بلکہ زوال سے متعلق ہے یعنی جب مملوک سے کل بلکہ زائل ہو جائے گی تو عتیق ثابت ہو جائیگا اگر علام کا بعض حصہ آزاد کر دیا تو اسیں عتیق ثابت نہ ہو گا اسلئے کہ بعض حصہ سے زوال بلکہ کے نتیجہ میں کل سے زوال ملک نہ ہو گی بلکہ بعض رہی سے ہو گی اور عتیق اس وقت نہیں ہو سکتا جبکہ کہ ملک بالکلیہ زائل نہ ہو جائے اسلئے کہ عتیق کی علت زوال بلکہ ہے اور عتیق مملوک ہے مغلول اسوق ملک متحقق نہیں ہو سکتا جب تک کہ کل علت متحقق ہو جائے اور اگر نصف حصہ سے زوال بلکہ کے نتیجہ میں نصف عتیق تسلیم کر لیا جائے تو اجتماع صدین لازم آجائے گا اسلئے کہ رق اور عتیق اپس میں خدا ہیں جو محل واحد میں جم جم نہیں ہو سکتی لہذا عتیق علت کے مکمل ہونے تک موقوف رہے گا۔

و صار ذکر کفیل اعضاہ الرحموں لا باحہ ادارہ الصہوۃ، مصحف رہ دو مثالوں کے ذریعہ اس بات کو

سمجھانا چاہتے ہیں کہ ازالہ ملک (جو کہ متجزی ہے)، عتنی کے ثبوت کے لئے (جو کہ غیر متجزی ہے) ایسا ہی ہے جیسا کہ عشل اعضا و حضور باحت صلوٰۃ کے لئے، یعنی جس طرح عشل اعضا متجزی ہے مثلاً ہاتھ دھونے اور چھپہ دھونے سے ان کا حدث زائل ہو جائے گا مگر نماز اس وقت تک جائز رہے ہوگی جب تک تمام اعضا و حضور کو نہ دھولیا جائے یہ نہیں ہو سکتا کہ اگر ہاتھ دھولئے تو ایک رکعت جائز اور ہاتھ اور چھپہ دھونے کی صورت میں دور رکعت جائز ہو جائیں، اسی طرح اگر کسی نے اپنے غلام کا بصفح حصہ آزاد کر دیا تو بصفح حصہ سے زوال ملک ہو جائے گا مگر عتنی اسوقت تک ثابت نہ ہو گا جب تک پورے غلام سے زوال ملک نہ ہو جائے۔ وکا عداد الطلاق للتحريم، یہ دوسری مثال ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ اعداد طلاق میں تجزی ہے لیکن حرمت غلطہ میں تجزی نہیں ہے مثلاً اگر کسی شخص نے اپنی بیوی کو ایک یاد و طلاقیں دیں تو طلاقیں واقع ہو جائیں گی مگر حرمت غلطہ بغیر کمال عدو کے ثابت نہ ہوگی۔

وہذا اراق یہا نے مالکیتہ المال لقیم الملوکیتہ، مصنفوں و مشارخ کے بیان اخلاف سے فارغ ہونے کے بعد رقیت کے احکام بیان فنار ہے ہیں، پہلا حکم یہ ہے کہ غلام کسی تجزی کا ملک نہیں ہو سکتا اسلئے کہ رقیت مالکیت کے منانی ہوتی ہے اور غلام چونکہ خود اپنے مولیٰ کا ملک ہوتا ہے لہذا اسیں مالک بننے کی صلاحیت نہیں ہوتی تو اجتماع صندین لازم آئے گا اسلئے کہ مالکیت قدرت کی علامت ہے اور ملکوکیت بجز کی علامت ہے اگر ایک شخص میں یہ دونوں جمع ہو جائیں تو اجتماع صندین لازم آئے گا۔

حثہ لا یملک العبد تجزیہ اس بات پر تفہیم ہے کہ مالکیت اور ملکوکیت جمع نہیں ہو سکتی، یہی وجہ ہے کہ غلام اور مکاتب نیز ملک بر مولیٰ کی اجازت کے باوجود تسری کے مالک نہ ہوں گے اسلئے تسری میں بھی ایک قسم کی ملکیت ہوئی ہے حالانکہ غلام اور مکاتب وغیرہ میں مالک بننے کی صلاحیت نہیں ہوتی، اور تسری کے مصنفوں میں بطور سریہ باندی کو اپنے پاس رکھنا یعنی باندی کا مالک تو نہ ہو مگر وہی کسے لئے اپنے پاس رکھے ایسیں بھی چونکہ ایک گود مالکیت کا شہر ہے لہذا یہ بھی غلام کے لئے ممنوع ہے اور اسی طرح غلام اور مکاتب اگرچہ کوئی تودہ حج فرض نہ ہو گا بلکہ نفل ہو گا اگرچہ مولیٰ کی اجازت رہی سے کیوں نہ ہو اسلئے کہ غلام و مکاتب میں اصل قدرت واستطاعت موجود نہیں ہوتی حالانکہ حج کے لئے قدرت واستطاعت شرط ہے اسلئے کہ غلام کی قدرت اور استطاعت مولیٰ کی ملک ہوتی ہے سو اسے اس قدرت کے کام کو مستثنے کر دیا گیا ہے اور وہ نماز اور روزہ کی قدرت ہے حج کے قدرت ممکنے میں شامل نہیں ہے۔

سوال — نادار اور غریب شخص کو بھی حج کی قدرت نہیں ہوتی لیکن اگر کوئی نادار شخص کسی صورت سے حج کر لے تو اسکا فرض ادا ہو جاتا ہے اگر بعد میں مالدار ہو گیا تو دوبارہ حج کرنا فرض نہیں ہے حالانکہ غلام اگرچہ کر لے تو اسکا حج فرض نہیں ہوتا بلکہ آزاد ہونے کے بعد دوبارہ حج کرنا ہوتا ہے۔

جواب — صحیح فرض کی اداگی کے لئے قدرۃ علی الامال شرط ہنسیں ہے بلکہ قدرۃ علی الادارہ شرط ہے فقیر کو قدرۃ علی الادارہ حاصل ہوتی ہے اور غلام کو قدرۃ علی الادارہ حاصل ہنسیں ہوتی ہے۔

وَالرِّقُّ لَآيْنَافِ مَالِكِيَّةِ غَيْرِ الْمَالِ وَهُوَ الْتَّكَارُ وَالدَّمَ وَالْحَيْوَةُ وَمِنَافِي كَسَالَ الْحَالِ فِي أَهْلِيَّةِ  
الْكَرَامَاتِ الْمُوْضُوَعَةِ لِلْبَشَرِ فِي الدُّنْيَا يَمْثُلُ الْذَّمَّةَ وَالْوُلَايَةَ وَالْحِلْ حَتَّى أَنْ ذَهَّسَهُ  
ضَعْفَتِ بِرِيقِهِ فَلَمْ يَعْتَمِ الدِّينُ بِنَفْسِهَا وَضَعَتِ إِلَيْهَا مَالِيَّةُ الرَّقِبَةِ وَالْمَكْسُبِ وَ  
كَذَلِكَ الْحِلُّ يَتَضَعَّفُ بِالرِّقِّ حَتَّى أَنَّهُ يَسْكُنُ الْعَبْدُ اِمْرَأَيْنِ وَتُطَلَّقُ الْأُمَّةُ ثَنْتَيْنِ  
وَتَسْتَقْبَلُ الْعِدَّةُ وَالْفَسَمُ وَالْحَدُّ وَإِنْقَاصَتِ قِيمَةُ الْفَسِيمِ لِأَنَّهُ أَهْلٌ لِلتَّصَرُّفِ فِي الْمَالِ  
وَإِسْتِحْقَاقِ الْيَدِ عَلَيْهِ دُونَ مِلْكِيَّهِ فَوَيْبِ النَّفَصَانِ بَدْلُ دِمِهِ عَنِ الدِّيَّةِ لِنَقْصِيَانِ فِي  
أَعْدَاضِهِ فِي الْمَالِكِيَّةِ كَمَا تَسْتَصَفُ الدِّيَّةُ بِالْأُنُوْثَيَّةِ لِعَدَمِ إِحْدَادِهِمَا وَهَذَا عِنْدَنَا أَنَّ  
الْمَادُونَ يَسْتَمْرِفُ لِنَفْسِهِ وَيَبْعِيْبُ لَهُ الْحُكْمُ الْأَصْلِيِّ لِلتَّصَرُّفِ وَهُوَ الْيَدُ وَالْمَرْلِيُّ يَخْلُفُهُ  
فِيهَا هُوَ مِنَ الرَّوَادِيدِ وَهُوَ الْمُلْكُ الْمُشْرُوْعُ لِلتَّوْصِيلِ إِلَى الْيَدِ وَلِهَذَا جَعَلْنَا الْعَبْدَ فِي  
حَكْمِ الْمُلْكِ وَفِي حَكْمِ بَقِيَّةِ الْإِذْنِ كَمَا لَوْكِيَلٍ فِي مَسَائِلِ مَرْضِيِّ الْعُولَى وَفِي عَامَاتِ مَسَائِلِ الْمَادِوْنِ

ترجمہ: اور رقیت غیر مال کی مالیت کے منافی ہنسیں ہے اور وہ غیر مال نکاح اور دم اور حاقد ہے اور رقیت کمال خال کے منافی ہے ان کرامات کی اہلیت میں جو کہ انسان کے لئے دنیا میں موجود جیسا کہ ذمہ، ولایت اور حل، یہاں ایک غلام کا ذمہ اس کے غلام ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے اور وہ ذمہ بذات خود دین کا متحمل ہنسیں ہو گا اور طاہدی جائے گی اس ذمہ کے ساتھ مالیت رقبہ اور کسب اور اسی طرح رقیت کی وجہ سے حلت نصف رہ جاتی ہے یہاں تک کہ غلام دو عورتوں سے شادی کر سکتی ہے اور باندی کو دو طلاقیں سمجھا سکتی ہیں اور عدالت اور باری اور حد آدمی رہ جاتی ہے اور غلام کے نفس کی قیمت کم ہو جاتی ہے اسلئے کہ غلام مال میں تصرف کا اہل ہے اور مال پر قبضہ کا بھی سختی ہے نہ کہ مال کی مالیت کا، تو غلام کے خون کے عومن کا کم ہونا ضروری ہے آزاد کی دیت سے مالکیت کی دو قسموں میں سے ایک کے لفظاں کی وجہ سے جیسا کہ اخوشت کی وجہ سے دیت آدمی ہو جاتی ہے، مذکورہ دونوں قسموں میں سے ایک کے نہ ہونے کی وجہ سے اور یہ ہمارے نزدیک ہے اسلئے کہ ماذون اپنے نفس کے لئے تصرف کرتا ہے اور بعد ماذون کے لئے تصرف کا حکم اصلی ثابت ہوتا ہے اور وہ حکم اصلی قبضہ ہے اور مولی عبید ماذون کی روامد میں خلیفہ ہوتا ہے اور وہ روامد شے بلکہ ہے جو کہ قبضہ کے لئے بطور واسطہ مشروع ہوئی ہے اور اسی وجہ سے ہم نے غلام کو ملک کے حکم

میں اور بقار اذن کے حکم میں دکیل کے مانند کر دیا ہے مرض مولی اور ماذون کے اکثر مسائل میں۔

فشریعہ: والرق لاینانی المالکیۃ غیر المال، ماقبل میں یہ بات بتلائی گئی تھی کہ رقیت المالکیۃ کے منانی ہے اس سے شبہ ہوا کہ رقیت غیر مال کے بھی منانی ہے یا نہیں اس کے لئے مصحف رحم فرماتے ہیں کہ رقیت المالکیۃ غیر مال کے منانی نہیں ہے مثلاً غلام کو اس بات کا حق ہے کہ وہ مولیٰ کی اجازت سے نکاح کرے اسی طرح غلام اپنے خون اور حیوۃ کا بھی مالک ہوتا ہے، غلام مذکورہ تینوں اشیاء کے بارے میں مملوک نہیں ہوتا اسلئے کہ قضاۓ شہوت یہ فطری چیز ہے جس کے پورا کرنے کا غلام کو حق ہے، غلام ملک میں کے طور پر قضاۓ شہوت کرنے کا اہل نہیں ہوتا اب صرف نکاح ہی اس کا ذریعہ باقی رہتا ہے اسی طرح غلام اپنے دم اور حیفا کا بھی مالک ہوتا ہے ہی وجہ ہے کہ غلام حد اور قصاص اور سرقد کا اقرار کر سکتا ہے اور مولیٰ کو غلام کے خون اور زندگی کو تلف کرنے کا حق نہیں ہے بہر حال غلام بھی آزاد کے مانند بقار اکا حق رکھتا ہے اور اپنے خون کے تحفظ کے بغیر زندہ رہنا ممکن نہیں ہے، البتہ رقیت ان کمالات کے حاصل ہونے کے منانی ہے جن کا شرافت دنیوی کی اہمیت میں دخل ہو ورنہ شرافت اخزوی کا مدار تقوے پر ہے، اور دنیوی شرافت اور کرامت سے یہ مراد ہے کہ وہ صاحب ذمہ ہو صاحب ولایت ہو اور اس کو حلت کا حق ہو، غلام کا ذمہ چونکہ ناقص ہوتا ہے اسلئے اس میں مذکورہ تینوں چیزوں کی صلاحیت نہیں ہوتی اسی طرح دوسرے کے فیں کے واجب ہونے کی صلاحیت بھی نہیں رکھتا جب تک کہ وہ آزاد یا مکاہب نہ ہو جائے یا ذمہ ناقص کے شانہ غلام کی مالیت اور اس کا کسب نہ ہلا دیا جائے، اسی طرح حلت بھی رقیت کی وجہ سے بصفت رہ جاتی ہے یعنی غلام کو چار کی بجائے دو یا سیوں کا حق ہے اور باندی دو طلاقوں کی مستحق ہوتی ہے خواہ شوہر آزاد ہو یا غلام، امام شافعی چوکے نزدیک زوج کی حریت اور رقیت کا اعتبار ہے، مطلب یہ ہے کہ جو کی حلت جتنی طلاقوں سے فوت ہو جاتی ہے باندی کی اس کے بصفت سے فوت ہو جائے گی تاکہ دو نوں میں فرق ہو سکے، تین طلاق کا بصفت اگرچہ ڈریٹھ ہے مگر چونکہ طلاق میں تنقیف نہیں ہوتی اسلئے دو مکمل کر دی گیں نیز عذیلہ الاسلام نے فرمایا ہے طلاق الامۃ تطليقان وعدہتیا جیhestan روایہ الترمذی، یہ حدیث امام شافعی تجویز ہوتی ہے اسلئے کہ امام شافعی چو طلاق اور عدت کے بارے میں شوہر کا اعتبار کرتے ہیں اسی طرح باندی کی باری بھی جو کہ باری سے بصفت ہوئی ہے اگر جو کے زیماں دو شب گذرا ہوتا ہے تو باندی کا حق ایک شب ہو گا اسی طرح باندی کی حد بھی حرمت سے بصفت ہوئی ہے اسلئے کہ حد خدا کے انعامات کی ناشکری کی سزا ہے لہذا جس کے حق میں بہت کامل ہوگی اس کی سزا بھی کامل ہوگی اور جس کی بہت ناقص ہوگی اس کی سزا بھی ناقص ہوگی اسلئے کہ جس درجہ کے انعامات ہونگے ناشکری کی وجہ سے اسی درجہ کی معصیت ہوگی اور جس درجہ کی معصیت ہوگی اسی درجہ کی سزا ہوگی۔ حرف پر بخوبی حریت کی وجہ سے انعام کامل ہوتا ہے لہذا اگر جو نافرمانی اور ناشکری کرتی ہے تو اس کی

سزا بھی کامل ہوگی اور باندھی چونکہ نسبت حریت سے محروم ہوتی ہے اسلئے باندھی پر نسبت بہ نسبت حرہ کے کم ہوتی ہے لہذا اگر باندھی نافرمانی کرے تو اس کی مخصوصیت کم ہوتی ہے اور جب مخصوصیت کم ہوتی ہے تو اس کی سزا بھی کم ہے نسبت حرہ کی نصف ہوتی ہے یہی وجہ ہے کہ حرہ کو جس میں سوکوڑے لگائے جاتے ہیں باندھی کو پچاس لگائے جاتے ہیں مگر تیز تغییر اسی سزا میں ہوگی جو قابل تغییر ہو لہذا قطعہ یہ میں تغییر ہو گی۔

و انتقہدت قیمت نفے، اور غلام کے نفس کی قیمت آزاد کے مقابلہ میں کم ہوتی ہے اسلئے کہ غلام کا مرتبہ آزاد کے مرتبہ سے کم ہوتا ہے، اگر غلام کو خطا قتل کر دیا گیا تو اس کی دیت آزاد کی دیت سے کم از کم دس درہم کم ہوتی، آزاد کی دیت دس ہزار سے تو غلام کی دس کم دس ہزار ہو گی۔

لارہ اہل للتصرف فی الحال و اسحقاق الیہ علیہ، مصحف و اس عبارت سے غلام کے مرتبہ کے کم ہونے کی دلیل پیش فرمائی ہے، اس کا ماحصل یہ ہے کہ غلام کی مالکیت میں نقصان ہوتا ہے اسلئے کہ مالکیت مال کی قسمیں ہیں، الکیت مال، الکیت غیر مال، الکیت مال کا کامل درجہ یہ ہے کہ ملکیت رقبہ اور حق تصرف نیز قبضہ حاصل ہوں اور یہ آزاد کو حاصل ہوتے ہیں اور غلام کی مالکیت مال میں نقصان ہوتا ہے اسلئے کہ غلام کو حق تصرف اور قبضہ تو حاصل ہوتے ہیں مگر ملکیت رقبہ حاصل نہیں ہوتی اور مالکیت غیر مال غلام اور آزاد دونوں کو حاصل ہوتی ہے یعنی ملکیت متنازعہ بذریعہ بنکاح کا حق دونوں کو حاصل ہوتا ہے جس کی ادائیگی کے لئے غلام کو فریخت کرنے کی نوبت بھی آسکتی ہے جیسی مولی کا سرسر مہر غلام پر واجب ہوتا ہے کی رضا مندی ضروری ہو گی، اسی ذکورہ مالکیت مال میں نقصان کی وجہ سے غلام کا نقصان ہے لہذا مولے کی رضا مندی ضروری ہو گی، اسی ذکورہ مالکیت مال کی نقصان کی وجہ سے غلام کا بدل دم بھی آزاد کے بدل دم سے کم از کم دس درہم کم ہوتا ہے اور عورت کو اگرچہ مالکیت مال کا مال حاصل ہوتی ہے مگر مالکیت غیر مال یعنی ملکیت متنازعہ بالکل حاصل نہیں ہوتی ہے اسلئے کہ ملکیت متنازعہ کا دارذ کورت پر ہوتا ہے جو کہ عورت میں موجود نہیں ہوتی لہذا عورت کی مالکیت آزاد کی مالکیت کے اعتبار سے نصف ہوتی ہے جس کو جو بھی عورت کی دیت مرد کے مقابلہ میں نصف ہوتی ہے، اگر غلام کو بھی مالکیت مال بالکل حاصل نہ ہوئی تو غلام کی دیت بھی آزاد کی دیت کی نصف ہوتی، اور غلام کا مال میں تصرف کا اہل ہونا یہ ہمارے نزدیک ہے اسلئے کہ عبده ماذون احصال شہزادی کی نیابی اپنے لئے تصرف کرتا ہے اور مخصوص پر اسی کا قبضہ ہوتا ہے ۱۱ شافعی روح کے نزدیک عبد ماذون کا تصرف اس کی اہلیت کی وجہ سے نہیں ہے بلکہ مولے کی نیابت کی وجہ سے ہوتا ہے دلیل کے مانند، اور کمالی پر قبضہ بطور امانت ہوتا ہے

اور بادون کے لئے حکم اصلی یعنی تصرف اور قبضہ ثابت ہوتا ہے اور ملک رقبہ جو کہ بہ نسبت قبضہ اور تصرف کے زدائیں سے ہے مولی کو حاصل ہوتی ہے اور مولے زدائے میں غلام کا قائم مقام ہوتا ہے اور وہ ملکیت رقبہ ہے جو کہ قبضہ اور تصرف کا دسیلہ ہے، ضرورتوں کے پورا ہونے کا تعلق قبضہ اور تصرف ہے،

اگر کوئی شخص مال کا مالک ہو تو وہ شخص اپنی حضورت پوری نہیں کر سکتا، جس طرح کا ایسٹ انڈیا کمپنی نے بندوستان پر قبضہ کرنے کے بعد اعلان کیا تھا کہ ملک بادشاہ سلامت کا ہے اور حکم اور قانون کمپنی کا، ظاہر ہے کہ ایسی ملک سے کیا فائدہ کہ جیل تصرف نہ کر سکے، خلاصہ یہ کہ بعد تصرف اور قبضہ میں احیل ہے اور ملک میں اپنے مولے کا دکیل ہے۔

لہذا جلنا العبد نے حکم الملک و فی حکم بمقام الاذن کا دکیل، مصنف علیہ الرحمہ اس ماتے پر تفہیم فرمائے ہیں کہ غلام کے لئے عدم اہلیت کی وجہ سے ملک ناہیں ہو سکتی بلکہ ملکیت میں مولیٰ عبد کے قائم مقام ہوتا ہے اس تفہیم کا خلاصہ یہ ہے کہ جب عبد کو حق ملک حاصل نہیں ہوتا تو وہ مرض مولے کے مسائل اور عبدماذون کے مسائل میں دکیل کے مانند ہوتا ہے، اگر غلام نے کوئی شے خریدی تو حق تصرف غلام کو ہو گا اور ملکیت مولے کی ہو گی اسلئے کہ غلام مالک بننے کا ایں نہیں ہوتا ہے غلام پر دکیل کے احکام نافذ ہوں گے مثلاً جس طرح مولک دکیل کی رضامندی کے بغیر تصرف پر مجرم اور پابندی لگا سکتا ہے اسی طرح مولے کی بھی غلام کے تصرف پر مجرم لگا سکتا ہے غلام کی رضامندی کی کوئی حضورت نہ ہو گی۔

اسی طرح اگر عبدماذون نے مولے کے مرض الموت میں غبن فاجش یا غبن یسیر کے ساتھ بیس دشرا کی تو اگر مولے مقرر و مرض ہو تو عبدماذون کی بیس دشرا درست نہ ہو گی اسلئے کہ مال کے ساتھ غرباد کا حق متعلق ہے اور اگر مولے مقرر و مرض نہ ہو تو تصرف سہی مال میں غلام کا تصرف درست ہو گا متعلق حق الورثاء یہ اسلئے کہ غلام بمتزل دکیل ہے، اور دکیل کو اتنا ہی اختیار ہوتا ہے جتنا کہ مولک کو ہوتا ہے لہذا مذکورہ دونوں حالتوں میں خود مولے تصرف کرتا تو اس کا بھی ہی حکم ہوتا لہذا دکیل کا بھی ہی حکم ہو گا، خلاصہ یہ کہ جس طرح مولک کی حالت مرض میں دکیل کا حکم مستیز ہو جاتا ہے اسی طرح عبدماذون کا حکم بھی مرض مولے کی حالت میں مستیز ہو جائے گا، حالت صحبت میں عبدمکل کے مانند نہیں ہو گا۔

و فی حامیة مسائل الماذون، عبدماذون مسائل ماذون میں بمقام اذن کے حق میں دکیل کے مانند قرار دیا ہے اس کی صورت یہ ہے کہ مولے اپنے غلام کو تجارت کی اجازت دی اور عبدماذون نے اپنے غلام کو اجازت دی پھر مولے اول نے ماذون اول پر مجرم لگادی تو در درست ماذون بجور نہ ہو گا، یہ مسئلہ بالکل ایسا ہی کہ اگر کسی شخص نے کسی شخص کو کسی کام کا دکیل بنایا اور اس سے کہا اعمل پر ایک، پھر دکیل نے اسی کام کا کسی دوسرے شخص کو دکیل بنادیا اس کے بعد مولک اول نے دکیل اول کو مزدول کر دیا تو دکیل ثانی مزدول ہو گا البتہ اگر مولک اول مر گیا تو دکیل دونوں مزدول ہو جائیں گے جس طرح کہ مولے کے مرنے کی صورت میں دونوں ماذون مزدول ہو جائیں گے۔ مسائل مذکورہ میں عبدماذون کو بمقام اذن کے معاملہ میں دکیل کے مانند قرار دیا ہے مصنف رئے بمقام الماذون اسلئے کہا ہے کہ عبدماذون ابتداء اذن میں ہمارے نزدیک دکیل کے مانند نہیں ہے

اسلئے کہ دکیل کا تصریف اسی تجارت کے ساتھ مخصوص رہے گا جس کی اسی کو اجازت دی ہے بخلاف ماذون کے اسلئے کہ ایک قسم کی تجارت تمام اقسام کی تجارت کی اجازت ہو گئی بخلاف امام شافعی ہو کے، دوسرا فرق یہ ہے کہ اذن ہمارے نزدیک توقیت کو قبول نہیں کرتا مثلاً اگر ایک ماہ یا دو ماہ کی اجازت دی تو یہ ابتدی اجازت سمجھی جائے گی یہاں تک کہ اس کو مجوز کیا جائے۔

وَالرِّقُ لَا يُؤْتَشُرُ فِي عِصْمَةِ الدَّمِ وَأَنَّمَا يُؤْتَشُرُ فِي قِيمَتِهِ وَإِنَّمَا الْعِصْمَةُ بِالْأَيْمَانِ وَالذَّادِ وَالْعَبْدُ فِي حِلْمِهِ مِثْلُ الْحُرْبِ وَلِذَلِكَ يُقْتَلُ الْحُرْبُ الْعَبْدُ قَصَاصًا وَجَبَ الرِّقُ نَفْصَانًا فِي الْجِهَادِ حَتَّى لَا يَمْبَغِي عَلَيْهِ لَانِ إِسْتَطَاعَتْهُ فِي الْحِجَّةِ وَالْجُهَادِ غَيْرُ مُسْتَشَأِ عَلَى الْمَوْلَى وَلِهَذَا الْمَيْسُورُ  
السَّهْدُ الْكَامِلُ مِنَ الْعَيْنِيَّةِ وَلَا نَقْطَعُتِ الْوَلَامَيَّاتُ كُلُّهَا بِالرِّقِ لِأَنَّهُ بِعِزْمٍ مُكْرَبٍ،

ترجمہ۔ اور رقیت عصمت دم میں موثر نہیں ہوئی البتہ دم کی قیمت میں موثر ہوتی ہے اور ہر حال عصمت ایمان اور دارالاسلام کی وجہ سے ہوتی ہے اور غلام ان دونوں میں سے ہر ایک میں آزاد کے مثل ہوتا ہے اور اس مثال کی وجہ سے ہری آزاد کو غلام کے عوض قصا خاصاً قتل کیا جاتا ہے، اور رقیت جہاد میں نقصان پیدا کرنی ہے اور یہاں تک کہ غلام پر جہاد واجب نہیں ہے اسلئے کہ غلام کی استطاعت رج اور جہاد کے بارے میں موڑے کے حق سے منشاء نہیں ہے اور اسی (نقصان) کی وجہ سے غلام مال غنیمت میں کامل حصہ کا مستحق نہیں ہوتا اور ہر قسم کی ولایت رقیت کی وجہ سے منقطع ہو جاتی ہے اسلئے کہ رقیت حکمی کمزوری ہے۔

تسوییہ۔ رقیت عصمت دم میں موثر نہیں ہے بلکہ غلام کا دم بھی اسی طرح مضموم ہے جس طرح آزاد کا دم مضموم ہے، مصحف علیہ الرحمہ والرق لایوثر فی عصمة الدم سے ایک سوال کا جواب دے رہے ہیں۔ سوال یہ ہے۔  
سوال۔ — رقیت کی وجہ سے جب عبد کی دیت میں حرکی دیت کے مقابلہ میں کمی ہو جاتی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حر عبد کے مساوی نہیں ہے لہذا یہ جائز نہ ہونا چاہیے کہ غلام کے عوض قتل عمد میں آزاد کو قصا خاصاً قتل کیا جائے اسلئے کہ قتل مساوات کو چاہتا ہے اور ان کے درمیان مساوات ہے نہیں۔

جواب۔ — رقیت عصمت دم کے منافی نہیں ہے لہذا رقیت نہ تو عصمت دم کو بالکلی مدد و مکمل ہے اور نہ اسیں نقصان پیدا کر سکتی ہے البتہ قیمت دم میں موثر ہوتی ہے ہی وجوہ ہے کہ عبد کی دیت حر کی دیت سے کم از کم دس درہم ضرور کم ہو گئی اگرچہ فی نفیہ غلام کی قیمت دس ہزار درہم سے زیادہ ہی کیوں نہ ہو اگر آزاد مرد کی دیت دس ہزار ہوئی ہے تو غلام کی 999 درہم ہو گی۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ عصمت موثرہ ایمان سے اور عصمت مقومہ دارالاسلام سے حاصل ہوتی ہے مون اور

دارالاسلام کا باشندہ ہونے میں غلام آزاد کے مثل ہوتا ہے اسی وجہ سے رقیت کی وجہ سے عصمت میں کوئی خلل واقع نہیں ہوتا البتہ مقدار قیمت میں رقیت کا اثر ظاہر ہو گا یعنی غلام کی دیت آزاد کی دیت سے کم از کم دس دریم کم ہو جائے گی چنانچہ مقتول غلام کی اصل قیمت دس ہزار دریم یا اس سے بھی زیادہ ہو سب بھی ۹۹۹ سے زیادہ فاتل پر دیت واجب نہ ہو گی تاکہ غلام کا مرتبہ آزاد سے کم رہے، جب یہ بات ثابت ہو گی کہ غلام عصمت دم میں آزاد کے مثل ہے تو غلام کے عومن قتل عمد میں آزاد کو قصاصاً قتل کیا جائے گا جیسے عورت کے عومن مرد کو قتل کیا جاتا ہے، غلام چونکہ اپنے منافع بدینہ کا مالک نہیں صرف ان عبادات میں شریعت نے غلام کو منافع بدینہ کا مالک بنایا ہے جن کا شریعت نے استثناء کیا ہے جیسے ناز، روزہ، یہی وجہ ہے کہ غلام جے کے استثناء نہ ہونے کو وجہ سے اپنے منافع بدینہ کا مالک نہیں ہوتا اسی وجہ سے اگر نفیر عام نہ ہو تو اپنے موعلے کی اجازت کے بغیر جہاد میں شریک ہونے کا مجاز نہیں ہوتا البتہ اگر ایسی صورت پیدا ہو گئی کہ جہاد کا اعلان عام ہو گیا تو ایسی صورت میں غلام موعلے کی اجازت کے بغیر جہاد میں شریک ہو سکتا ہے۔

بہر حال غلام کی رقیت الہیت جہاد میں نقصان پیدا کرتی ہے یہی وجہ ہے کہ مال غنیمت میں غلام کا ممکن حصہ نہیں ہوتا البتہ اہم جو مناسب بھی دل جوں کے طور پر پچھے دے سکتا ہے جسکو عطیہ اور رخصے نتیجہ کرتے ہیں۔

وَالْفَقْطُ الْوَلَايَاتُ كَلَمَبَانُ الْإِنْسَانَ كَلَمَبَانُ دُنْيَوِيِّ شَرَافَتِ تَمَنِ طَبَيْقَوْنَ سَهَّلَ ہُوَلَيْ تَبَّهَ ذَمَّهُ اَوْ رَحْلَتَ اِنْ دُوكَابِانَ مَاسِجِنَ مِنْ ہُوَچَکَهَ، ہِیَهَ سَهَّلَ دَلَّاِیتَ کَذَكْرَ فَمَارَهَ ہِیَهَ، غَلَامَ کَذَمَهُ آزادَ کَمَقَابِلَهُ مِنْ ضَيْفَ ہُوَتَلَمَہَ اَوْ رَحْلَتَ آزادَ کَمَقَابِلَهُ مِنْ ضَعْفَ ہُوَتَلَمَہَ ہِیَهَ وجہ ہے کہ دَلَّاِیتَ مُتَقْدِرَهُ غَلَامَ کَوْحَلَ نَہِیں ہُوَتَلَمَہَ اَسَلَّهَ کَہ جب غَلَامَ کَوْخَدَا پَسَنَے اَوْ دَلَّاِیتَ حَلَلَ نَہِیں ہے تو عَزِيزَ پَرْ كَسْطَرَحَ دَلَّاِیتَ حَلَلَ ہو سکتی ہے چنانچہ غَلَامَ کَوْنَهُ دَلَّاِیتَ قَهْنَارَ حَلَلَ ہو سکتی ہے نَتَزَوْجَ وَشَهَادَتَ اَسَلَّهَ کَہ انَ مِنْ قَدْرَتَ دَلَّاِیتَ کَی صَدَرَوْرَتَ ہُوَتَلَمَہَ ہے اَوْ غَلَامَ مِنْ قَدْرَتَ دَلَّاِیتَ نَہِیں ہُوَتَلَمَہَ ہے چونکہ شریعت نے غَلَامَ پَرْ عَجَزَ اَوْ ضَعْفَ کَحْکَمَ لَگَائِی ہے اگرچہ جبکے اعتبار سے قوی اور تو انہاری کیوں نہ ہو۔

وَإِنَّمَا صَحَّ أَمَانُ الْمَادُونُ لِأَنَّ الْأَمَانَ بِالِّذِنِ يَخْرُجُ مِنْ أَفْسَامِ الْوَلَايَةِ مِنْ قَبْلِ أَنَّهُ صَارَ شَرِيكًا فِي الْغَنِيمَةِ فَلَزِمَهُ شَمَّ تَعَدِّي إِلَى غَنِيمَهُ كَمِشَ شَهَادَتِهِ بِهِ لَأَلِّيَّ رَهَيَّنَانَ وَعَلَى هُذَا يَصِيرُ أَقْرَارُكَ بِالْحُدُودَ وَالْقِصَاصِ وَبِالسَّرَّقَةِ الْمُسْتَهْلَكَهُ وَبِالْقَاتِمَهُ صَحَّ مِنَ الْمَادُونِ وَفِي الْمَعْجُورِ الْمُتَلَافِ مَعْرُوفٌ وَعَلَى هَذَا قُلْنَانِي بِجَنَائِيَّهُ الْعَبْدِ خَطَّهُ أَنَّهُ يَصِيرُ جَزَاءً لِجَنَائِيَّهُ لِأَنَّ الْعَبْدَ لَنِيَّ مِنْ أَهْلِ فَسَانَ مَالَيَّ بِمَالٍ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ الْمُؤْلُوِيَّ الْفِدَاءَ فَيَصِيرُ عَادِيًّا إِلَى الْأَصْلِ عِنْدَ أَبِي حَنِيفَهُ حَتَّى لَا يَبْطُلَ بِالْأَفْلَاسِ وَعِنْدَهُمَا

## یَصِيرُ مِنْعَنِ الْحَوَالَةِ

مترجمہ: اور بہر حال عبد ماذون کا فریبی کو امان دینا صحیح ہے اسلئے کہ امان اذن مولے کی وجہ سے اقسام ولایت سے خارج ہو جاتا ہے اس طریقہ سے کہ عبد ماذون مال غینت میں شریک ہو گیا ہے چنانچہ امان کا حکم، اولًا غلام کو لازم ہو گا اس کے بعد اس کے غیر کیجانب مسندی ہو گا جیسا کہ عبد ماذون کا ہمال رمضان کی شہادت دینا اور اسی اصل کے مطابق عبد کا حدود اور قصاص کا اقرار صحیح ہے اور اسی طرح اس سرقة امسروق کا جو ہلاک ہو گیا ہو اور اس سرقة کا جو موجود ہو اقرار صحیح ہے اور عبد مջور کے اقرار کے بارے میں اختلاف معروف ہے اور اسی قاعدہ کے مطابق خط جنایت عبد کے بارے میں کہا ہے کہ وہ عبد اپنی جنایت کی جزا رہو گا اسلئے کہ عبد غیر مال کے رمضان کا ہمیں ہے مگر یہ کہ مولے فدیہ دینا چاہیے تو واجب اصل کیجانب لوث آئے گا ابو حینفہؓ کے نزدیک یہاں تک کہ یہ فدیہ افلاس سے باطل نہ ہو گا اور صاحبین کے نزدیک یہ حوالہ کے درجہ میں ہے۔

تشریع: و انسان حکم امان، مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے ایک سوال کا جواب دے رہے ہیں۔

سوال — عبد ماذون کا فریبی کو امان دے سکتا ہے اور یہ بھی ولایت علی الغیر ہے حالانکہ اس سے تمام ولایت منقطع ہیں تو اس عبد ماذون نے اچھا دکا امن دینا صحیح نہ ہونا چاہیے جیسا کہ امام ابو حینفہؓ کے ریک قول اور صاحبین کی ایک روایت میں عبد مջور کا امان دینا صحیح ہنیں ہے۔

جواب — جواب کا حامل ہے کہ عبد ماذون کا امان دینا باب ولایات سے ہنیں ہے، عبد ماذون کا امان دینا اسلئے صحیح ہے کہ عبد ماذون مولے کی اجازت کی وجہ سے مال غینت میں غازیوں کا شریک ہو گیا ہے کو کامل حصہ نہ کسی بلکہ رضخ اور عطیہ کے طور پر ہی کچھ حصہ کسی، جب عبد ماذون نے کافری کو قتال میں امان دے دیا تو اس نے مال غینت سے اولًا اپنا حق خنان کر کے اپنا نقصان کر لیا اس کے بعد نقصان دوسروں کی طرف منتقل ہو اگر عبد ماذون حربی کافر کو امان نہ دیتا تو اس کا مال و اسباب مال غینت میں شامل ہوتا جیسیں سے اس عبد ماذون کو بھی حصہ ملتا اور دیگر مجاہدین کو بھی حصہ ملتا مگر اس نے امان دے کر اپنا بھی نقصان کر لیا اور دیگر مجاہدین کا بھی حصہ نہیں ایسا باب ولایات سے ہنیں ہو گا بخلاف مջور علیہ کے کہ اس کا امان دینا صحیح ہنیں ہے اسلئے کہ عبد مջور رضخ اور عطیہ کا مستحق ہنیں ہوتا۔ اس کی مثال ایسی ہے کہ اگر غلام رمضان کے چاند دیکھنے کی شہادت دے تو اولًا اس غلام پر روزہ واجب ہو گا اس کے بعد دوسروں پر بھی واجب ہو گا جس طرح اس غلام کی شہادت صحیح ہے اسی طرح عبد ماذون کا امان دینا بھی صحیح ہے اسلئے کہ یہ باب ولایات سے ہنیں ہے بلکہ یہ تو اولًا اپنے اور روزہ کو لازم کرنا ہے اس کے بعد دوسروں کی طرف روزہ کا حکم مسندی ہوتا ہے۔

و علی بذرا اصل از اور اسی اصل کے مطابق اکہ جو شے اولًا خود پر لازم ہوتی ہے وہ غیر کیجانب بھی مسندی

ہو جاتی ہے) عبد ماذون اور مجوز کا حدود و قصص اس کا اقرار صحیح ہے اسلئے کہ اس اقرار کا ضرر احصالہ خود عبد کو لاحیٰ ہوتا ہے اور تباہ مولے کو لاحیٰ ہوتا ہے اسی طرح عبد ماذون اور مجوز کا سرقة مستہلکہ کا اقرار کرنا صحیح ہے مثلاً یوں کہے کر میں نے مال چرایا ہے جس کو میں نے ختم کر دیا ہے اس اقرار کی وجہ سے قطعیہ یہ لازم ہو گا اور حصمان واجب نہ ہو گا، اسی طرح عبد ماذون سرقة قائمہ کا بھی اقرار کر سکتا ہے مثلاً یوں کہے میں نے فلان کے مال کا سرقة کیا ہے اور وہ مال میرے پاس موجود ہے تو اس صورت میں مال مسرور ممن کو واپس کرایا جائے گا اور ہاتھ بھی کاٹا جائیگا البتہ اگر عبد مجوز سرقة قائمہ کا اقرار کرے تو اسیں اختلاف ہے جو کہ مسرووف ہے اور وہ یہ ہے کہ پہلی صورت یہ ہے کہ عبد مجوز سرقة کا اقرار کرے مگر ساتھ ہی یہ بھی کہے کہ مال مسرور ممن ہو گیا ہے تو اس صورت میں بالاتفاق ہاتھ کاٹا جائے گا اور حصمان واجب نہ ہو گا۔ اور اگر مال موجود ہو تو اسیں دو صورتیں ہیں مولے غلام کے سرقة کی تصدیق کرتا ہے یا سکنذیب، اگر تصدیق کرتا ہے تو ہاتھ کاٹا جائے گا اور مال واپس کیا جائے گا اور اگر سکنذیب کرتا ہے تو اسیں اختلاف ہے، امام صاحب فرماتے ہیں کہ ہاتھ کاٹا جائے گا اور مال واپس کیا جائے گا ایام ابوبیسف ر نے فرمایا ہاتھ کاٹا جائے گا اور مال واپس نہیں کیا جائے گا البتہ آزادی کے بعد مال مسرور ممن کے مثل کا حصمان ہو گا، اور امام محمد ر نے فرمایا نہ قطعیہ یہ ہو گا اور نہ مال واپس کیا جائے گا بلکہ آزادی کے بعد مال کا حصمان ہو گا، امام محمد کی دلیل یہ ہے کہ عبد مجوز کا اقرار باطل ہے اسلئے کہ عبد مجوز کا یہ اقرار کرنا کہ جو مال اس کے پاس ہے وہ سرقة کا ہے یہ مولے پر اقرار ہے اسلئے کہ خود غلام اور جو کچھ اس کے پاس ہے وہ مولے کا ہے لہذا یہ اقرار علی الغیر ہو گا جیسا کہ عبد مجوز غصب کا اقرار نہیں کر سکتا اسی طرح سرقة کا بھی اقرار نہیں کر سکتا اور جب سرقة کا اقرار صحیح نہیں ہے تو قطعیہ یہ بھی صحیح نہ ہو گا اسلئے کہ قطعیہ یہ تو سرقة میں ہوتا ہے لیکن عبد چونکہ عاقل بالغ ہے لہذا اپنے اقرار کی وجہ سے ماخذ ہو گا اور آزادی کے بعد اس سے اس مال کا مثل یا جائے گا، مزید تفصیل کے لئے فقہ کی کتابوں کی طرف رجوع کریں۔

وعلیٰ ہذا اقتنال فی جنایۃ العبد خطا اخو اور اس قاعدہ پر کہ رقیت المالکیت مال کے منانی ہوتی ہے ہم نے کہا کہ اگر غلام نے بھی شخص کو خطاً قتل کر دیا تو غلام کو اس جنایت میں پکڑا جائے گا اور یہ غلام مقتول کے ورشار کا غلام ہو جائیگا البتہ اگر مولے غلام کا فدیہ دینا قبول کرے تو عبد قاتل کو مقتول کے ورشار کا غلام نہیں بنایا جائے گا اسلئے کہ غلام میں اس بات کی صلاحیت نہیں ہے کہ وہ ابھی شے کا حصمان ہو سکے جو مال نہ ہو، مثلاً ازیر بخت مسئلہ میں مقتول چونکہ مال نہیں ہے لہذا عبد جانی جنایت کے عومن مال کا حصمان نہیں ہو گا حالانکہ قتل خطا میں جانی پر یا اس کے قبیلہ پر بدل جنایت واجب ہوتا ہے اور یہ مال مدفوع جانی کے حق میں صدھ اتبرع ا ہوتا ہے گویا کہ جانی نے تبر عابلاً عومن مال دے دیا ہے اسلئے کہ مختلف (مقتول) مال نہیں ہے اور بھی علیہ کے حق میں عومن ہے لہذا مختلف غیر مال ہونے کو وجہ سے عبد پر وجوب دیت کے منانی ہو گا اسلئے کہ عبد صدھ اور تبرع کا اہل نہیں ہے یہی وجہ ہے کہ عبد بھی کو کوئی شے پہنچنے کر سکتا اور نہ اس پر کسی عزیز و قریب کا بسوہ و نفقة واجب ہوتا ہے اور مقتول کا دم

چونکہ مفت میں خداش نہیں کیا جا سکتا یعنے مقتول مہدر الدم نہیں ہے اس نئے عوض مختلف عبد پر واجب ہو گا اور عبد دفع مال کی صلاحیت نہیں رکھتا اس نئے کہ وہ اہل حملہ میں سے نہیں ہے اور اس کا عاقلہ (قیلہ) بھی نہیں ہے کہ اس پر دیت واجب کیجا سکے لہذا اسلام ہی ولی جنایت کو بطور جزار دیا جائے گا۔

الا ان یشار المولے، مصنف کے قول یہ صیریح جزار سے مستثنی ہے مطلب یہ ہے کہ عبد ہر حال میں جزار ہو جائے گا مگر اس صورت میں کہ مولے فدیہ دینا چاہے۔

فیصیر الامر عائد اے الاصل عند بلى حنفیۃ، یہ الا ان یشار المولے پر تفریغ ہے مطلب یہ ہے کہ اگر مولے فدیہ دینا بتوں کرے تو یہ اصل کی طرف لوٹنا ہے اسلئے کہ قتل خطاہ میں اصل ارش (فدریہ) ہمکا ہے علام کو بطور جزار ولی جنایت کو سپرد کرنا ضرور ہے اسلئے کہ عبد صدک کا اہل نہیں ہوتا لہذا اگر مولے مغلیس ہو جائے اور فدیہ ادا نہ کر سکے تو امام ابو حنفیہ کے نزدیک اب علام کو جزار نہیں بنایا جا سکتا ولی جنایت مولے سے جو لے دھوں کرے علام بدستور مولے کی لیک رہے گا۔ اسلئے کہ شے جب فرع سے اصل کی جانب دوبارہ لوٹ آتی ہے تو پھر فرع کی جانب نہیں لوٹی بخلاف صاحبین کے، صاحبین مولے پر ارش کا وجب بطور حوالہ مانتے ہیں گویا کہ عبد نے مولے پر ارش کو حوالہ کر دیا اور حوالہ کا قاعدہ یہ ہے کہ اگر محتال علیہ دین کے ادا کرنے سے عاجز ہو جائے تو محیل کی طرف رجوع کیا جاتا ہے لہذا اگر مولے قبول کرنے کے بعد فدیہ ادا کرنے سے عاجز ہو جائے تو علام کو بطور جزار اولیاً رجایت کو سپرد کر دیا جائے گا۔

أَمَّا الْمَرْضُ فَإِنَّهُ لَا يَنْأِي أَهْلِيَّةَ الْحَكْمِ وَلَا أَهْلِيَّةَ الْعِبَارِ لِكِتَابِهِ لَمَّا كَانَ سَبَبَ الْمَوْتِ وَالْمَوْتُ عِلْمَةُ الْمُخْلَفَةِ كَانَ مِنْ أَسْبَابِ تَعْلُقِ حَقِّ الْوَارِثِ وَالْغَرِيرِ بِمَا لَمْ فَيَكُنْتِ فِيهِ الْحَمْرَأَ إِذَا اتَّصَلَ بِالْمَوْتِ فَسُتُّنَدَ إِلَى أَوْلِيِّهِ بِقَدْرِ مَا يَقْعُدُ بِهِ صِيَامَةُ الْحَقِّ فَقِيلَ كُلُّ تَصَرُّفٍ وَاقِعٌ مِنْهُ يَحْتَمِلُ الْفَسْخَ فَإِنَّ الْقَوْلَ بِمِنْعَتِهِ وَأَعْبُدُ فِي الْحَالِ شَرَّ التَّدَارُكِ بِالنَّفْقَضِ إِذَا حَتَّىَ بِهِ الْيَمِينَ وَكُلُّ تَصَرُّفٍ وَاقِعٌ لَا يَحْتَمِلُ الْفَسْخَ جُعِلَ كَالْمَعْلُونَ بِالْمَوْتِ كَالْإِعْتَاقِ إِذَا وَقَعَ عَلَى حَقِّ الْغَرِيرِ مِمَّا فَرَأَى وَأَرَى بِخِلَافِ اِعْتَاقِ الرَّاهِينَ حَيْثُ يَقْدُلُ لِكَمَنَ الْمُرْتَهِنِ فِي مِلْكِ الْيَدِ دُونَ مِلْكِ الرَّقِبَةِ وَكَانَ التَّيَاسُ أَنَّ لَا يَمْلِكَ الْمَرِيضُ الْمُصِيلَةَ وَادَّاءَ الْحَقْوَةَ الْمَالِيَّةَ لِيُسْتَوْعَدَ عَلَى وَالْوَصِيَّةِ بِذِلِكَ إِذَا أَنَّ الشَّرْعَ بَعَزَ ذَلِكَ مِنَ الشُّكُلِ نَظَرَ إِلَهَ وَلِمَا تَوَلَّ الشَّرْعُ إِلَيْصَاعَةِ الْوَرَثَةِ وَلَبَطَلَ إِيْصَاعَةُ لَهُمْ بَطَلَ ذَلِكَ صُورَةٌ وَقَعْدَةٌ وَقَيْقَةٌ وَشُبُكَةٌ حَتَّى لَا يَصِحَّ بَعْدُهُ مِنَ الْوَارِثِ اِصْلَاعِتَدَ أَيْ حَنِيفَةٌ وَبَطَلَ اِقْرَارُهُ لَهُ وَإِنْ حَصَلَ بِإِسْتِيَفَاءِ دِيْنِ الْصِّحَّةِ وَتُقْرَمِتِ الْجَوَدَةُ فِي

## حقیقت کی ماتقونتی فی حقیقت الصیغہ

ترجمہ:- بہر حال مرض احکام کی اہمیت اور صحت قول کے منافی ہنیں ہے مگر چونکہ مرض سبب موت ہے اور علت خلافت (نیابت) ہے لہذا امر مرض مرضیں کے مال کے ساتھ وارث اور قرض خواہ کے نتائج کے اسباب میں سے ہو گا چنانچہ جب مرض مخفی اے الموت ہو جائے تو اس مرض کی وجہ سے ابتداء مرض سے حجر ثابت ہو گا اتنی مقدار میں کہ جس سے وارث و قرض خواہ کے حق کی حفاظت ہو جائے لہذا کہا گیا ہے (یعنی یہ اصول بیان کیا گیا ہے) کہ مرضیں کی طرف سے ہر ایسا تصریف جیسیں احتمال فسخ ہو املاک ایج و مشراہ و اجارہ و عیزہ اخنے الحال اسکی صحت کا قابل ہونا واجب ہے پھر بوقت ضرورت اس تصریف کو فسخ کر کے اس کا تدارک کرنا واجب ہے اور ہر ایسا تصریف کہ جو محتمل فسخ نہ ہو املاک اعماق (اس کو معلن بالموت امیر) کے مانند شمار کیا جائے گا جیسا کہ اعماق (خالہ المرض) جبکہ قرض خواہ یا وارث کے حق پر ہوا ہو بخلاف اعماق را ہن کے اسلئے کہ یہ اعماق نافذ ہو گا چونکہ مرتین کا حق ملک بیدار بھنسے متعلق ہے نہ کہ ملک رقبے سے، اور قیاس یہ تھا کہ مرضیں صدر رحمی اور مالی حقوق اللہ میں حقوق کی ادائیگی اور ان کی وصیت کا مالک نہ ہو مگر شریعت نے مرضیں پر شفقت کرتے ہوئے ثالث مال میں وصیت کو جائز رکھ لے مگر جبکہ شریعت نے ورثاء کیلئے خود وصیت کا ذمہ لے لیا تو ورثاء کیلئے وصیت کو خواہ صورتہ ہو یا معمنی ہو یا حقیقتہ ہو یا شہرت ہو باطل قرار دیدیا یہاں تک کہ امام صاحب کے نزدیک قطعاً یہ جائز ہنیں کہ مرضیں اپنے وارث کو کوئی شے فرودخت کرے یا مرضیں اپنے وارث کیلئے اقرار کرے اگرچہ اقرار دین صحت کے دھوکے دیتے ہوں اور جو دلت کی ورثاء کے حق میں قیمت لگائی جائی ہے۔

تشریح:- اما مرض، عوارض سماویہ میں سے یہ آنکھوں عارض ہے، مرض بدن کی وہ کیفیت ہے جو طبیعت کو اعتدال سے خارج کر دیتی ہے۔

سوال—— مرض کی مذکورہ تعریف، نیکان، جنون، اغمار، عتہ پر بھی صادق آئی ہے لہذا مذکورہ عوارض بھی امراض میں شامل ہیں پھر ان کو الگ کیوں کیا گیا ہے؟ نیز جب مذکورہ عوارض پر مرض کی تعریف صادق آئی ہے تو تمام امراض کے احکام بھی یہیں ہوئے چاہیں حالانکہ زیر بحث مرض صحت قول کے منافی ہنیں ہے بخلاف جنون و اغمار و عیزہ مکے کہ یہ صحت قول کے منافی ہیں۔

جواب—— نیکان، جنون، اغمار و عیزہ بھی اگرچہ طبی اصطلاح کے مطابق مرض میں شامل ہیں مگر یہاں زیر بحث مرض سے وہ مرض مراد ہے جو عقل میں مخل نہ ہو، نیکان، جنون و اغمار و عیزہ چونکہ عقل میں مخل ہوتے ہیں لہذا زیر بحث مرض سے خارج رہیں گے جس کی وجہ سے ان کا حکم بھی مرض سے الگ ہو گا۔

نماہیہ یہ ہے کہ جو مرض عقل میں مختل نہ ہو وہ نہ الہیت حکم کے منافی ہے اور نہ صحت کلام کے، یہی وجہ ہے کہ مریض نہ از روزہ دعیہ کا مکلف ہوتا ہے اسی طرح اس کے قول کا بھی اعتبار ہو گا۔ اگر مریض اپنی بیوی کو طلاق دیتے یا اپنے غلام کو آزاد کر دے تو درست ہو گا البتہ مرض کی وجہ سے حسب موقع احکام میں تحفیض ہو جاتی ہے، مثلاً اگر مریض نہ از میں قیام پر قادر نہ ہو تو ملیکہ کرناز پڑھ سکتا ہے اسی طرح رمضان کے روزے بھی موخر ہو سکتے ہیں۔

لکنہ لامکان لڑ، مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے ایک سوال مقدمہ کا جواب دینا چاہتے ہیں۔

سوال — جب مرض کسی قسم کی الہیت کے منافی نہیں ہے تو مرض کے سبب سے مریض کے مال سے نہ حق غیر متعلق ہونا چاہیے اور نہ اس پر کسی قسم کی جگہ پابندی لگانی چاہیے بلکہ تندرست کے مانند مریض کو بھی اپنے مال میں ہر قسم کے تصرف کا حق ہونا چاہیے۔

جواب — مال مریض میں خلافت و رثاء و الغزار کا اصل سبب موت ہے اسلئے کہ موت الہیت ملکیت کو باطل کر دیتی ہے جس کی وجہ سے ورثاء اقرب الناس لے الہیت ہونے کی وجہ سے، اور غزار اس وجہ سے کہ میت کا مال غیرہ کے حق میں مشغول ہے، میت کے مال میں میت کے خلیفہ اور نائب ہو جاتے ہیں اور موت کا سبب چونکہ مرض ہوتا ہے لہذا مرض کو بھی سبب خلافت قرار دیدیا گیا ہے، اگر مریض کو تندرست کے مانند جسمی مال میں تصرف کا حق دیدیا جائے تو ورثاء اور غزار کے حق میں تصرف لازم آئے گا۔ مطلب یہ کہ مال میت کے ساتھ ورثاء اور غزار کے تعلق کا اصل سبب موت ہے اور موت کا سبب مرض ہے لہذا مرض بھی تعلق کا سبب قرار پایا یا، یہی وجہ ہے کہ مرض مریض کے لئے جگہ پابندی، کا سبب بنتا ہے جبکہ مرض مصنفوں کے الموت ہو جائے اور یہ جگہ مرض ابتداء سے ثابت ہو گا اور یہ جگہ اور پابندی اتنی مقدار میں ثابت ہو گی جس سے غزار اور ورثاء کے حقوق کی حفاظت ہو سکے مثلاً اگر مریض کا پورا مال قرض میں مشغول ہے تو پورے مال پر جگہ ہو گا اور اگر شخص مال مشغول ہے تو شخص مال پر جگہ ہو گا، علی ہذا القیاس اسی طرح ورثاء کا حق میت کے دو ثناں میں سے متعلق ہوتا ہے لہذا مریض ایک نکتہ سے زیادہ میں تصرف کرنے کا حق نہیں رکھتا۔

فقبل کل تصرف لڑی کون مریض میں اسباب تعلق حق الواirth و الغزار مال مریض پر تفریغ یہ ہے اس تفریغ کا خلاصہ یہ ہے کہ جب مرض بھی موت کے مانند مریض کے مال سے ورثاء اور غزار مال کے حق کا متعلق ہونے کا سبب ہے تو مریض کا ہر وہ تصرف جسیں فتح کا احتمال ہو دمثلاً ہبہ، وصیت، نیت بالتفصیل وغیرہ، تو ایسے تصرف کو درست تسلیم کرنا ہو گا اور بوقت حضورت اس تصرف کو فتح کر کے تقصیان کی تلاشی حضوری ہو گی، حالت مرض میں تصرف کو درست قرار دینے کی وجہ یہ ہے کہ موت اس مرض میں مشکوک ہے یہ حضوری نہیں کہ مریض اسی مرض میں فوت ہو جاتے اور فی الوقت تصرف کے نفاذ

میں کسی کا کوئی نقشان بھی نہیں ہے اسلئے کہ مریض سے مطلاعہ کیا جا سکتا ہے اور انتقال کے بعد تصرف کو فتح کر کے غیرمار یا ورثار کے نقشان کا تدارک کیا جا سکتا ہے لہذا مریض کا اپنے تمام مال کو ہر بہر کر دینا یا اسے بالمحابات یعنی نقشان کے ساتھ فروخت کر دینا پاتشم مال کی وصیت کر دینا صیحہ ہو گا، اگر مریض کا اسی مریض میں میں انتقال ہو گیا اور اسکا متر و کہ مال مریض میں مشغول ہے با وثکت سے زیادہ میں تصرف کیا تھا تو اس صورت میں قرض خواہوں یا ورثار کا نقشان ہونے کی وجہ سے مریض کے ذکر کوہ تصرف کو بقدر نقشان فتح کر کے قرض خواہوں یا ورثار کے نقشان کی تلازی کر دی جائے گی، مصنف نے ثم التدارک بالنقض از سے اسی کی طرف اشارہ کیا ہے۔

وکل تصرف واقع لا جھل افسخ از ما قبل میں مریض کے ایسے تصرف کا بیان تھا جیسیں احتمال فتح ہو، اس عبارت سے اس تصرف کو بیان فرمائے ہیں جیسیں احتمال فتح نہ ہو محاصل اس کا یہ ہے کہ اگر مریض نے کوئی تصرف کیا کہ جیسیں احتمال فتح نہ ہو مثلاً علام کو آزاد کر دیا تو اس علام کا درجی حکم ہو گا جو متن بالموت یعنی مدبر کا ہوتا ہے جس طرح مدبر مولے کی حیات میں علام رہتا ہے اور انتقال کے بعد آزاد ہوتا ہے، اور اگر مولی مفرد میں ہو یا وثکت سے زیادہ میں تصرف کیا ہو تو علام ہی اسے گا اور مولے کے انتقال کے بعد غیرمار یا ورثار کے حق کی مقدار اپنی قیمت میں کسی کے آزاد ہو جائے گا اور اگر مولے مفرد میں ہو تو عتنے کے وقت ہی سے آزاد شمار ہو گا۔

بخلاف اعتاق الارہن لازم صفت علی الرحم اس عبارت سے ایک سوال کا جواب دینا چاہتے ہیں۔

سوال اپ نے ابھی اسیں میں فرمایا میں ان الاعتقاق ازاد قع علی حق غریم اور دارث لا یفند العین فی الحال، یعنی اگر کسی مریض نے اپنا علام آزاد کر دیا حال یہ کہ مریض مفرد ہے یا ورثار کا حق مریض کے مال میں متعلق ہے تو فی الحال اعتاق نافذ نہیں ہو گا لہذا اسی تابعہ کے مطابق راہن کا عبد مر ہون کو آزاد کرنا بھی صیحہ نہیں ہونا چاہتے اسلئے کہ عبد مر ہون کے ساتھ مرہن کا حق والبستہ ہے اعتاق کے نفاذ کی صورت میں مرہن کے حق میں جو کہ غریم ہے تصرف لازم آتا ہے حالانکہ اپ راہن کے اعتاق کو جائز کہتے ہیں۔

جواب جواب کا ماحصل یہ ہے کہ اعتاق راہن کو اعتاق مریض پر قیاس کرنا قیاس میں الفارق ہے اسلئے کہ ان دونوں میں برا فرق ہے چونکہ غریم کا حق ملک رقبہ سے متعلق ہوتا ہے اور مرہن کا حق ملک یہ سے متعلق ہوتا ہے نہ کہ ملک رقبہ سے بلکہ ملک رقبہ راہن کے حق میں باقی رہتا ہے اور بھی راہن کے نفاذ اعتاق کی وجہ جو از ہے اسلئے کہ اعتاق کا متعلق مال رقبہ سے ہوتا ہے جو راہن کو ماحصل ہے اور ملک پر مرہن کو حاصل جس سے اعتاق کا کوئی تعلق نہیں ہے یہی وجہ ہے کہ مفرد علام کو آزاد کرنا

صحیح ہے حالانکہ مولے کو مغز و غلام پر ملک یہ حاصل نہیں ہے مگر چونکہ ملک رقبہ حاصل ہے لہذا مغز و غلام کو آزاد کرنا درست ہے اگر اعتاق کا متعلق ملک یہ سے ہوتا تو اعتاق صحیح نہ ہوتا۔  
و کان القیاس ان لایمکل لایمیں الصلة لازم صنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے ایک سوال مقدر کی طرف اشارہ فرمائے ہیں۔

سوال — قیاس یہ تھا کہ جب مرض مال مریض سے غماز اور ورثاء کے حق کے متعلق ہونے کا سبب ہے تو مریض کو صبلہ رحمی اور خدا کے حقوق مالیہ جیسے زکوٰۃ، صدقۃ انفطر، کفارات و عیزہ کے ادا کرنے یا ان کی وصیت کرنے کا حق نہ ہونا چاہیے حالانکہ مریض کو ذکورہ امور کا حق ہوتا ہے؟  
جواب — مصنف الامان الشرع سے ذکورہ شبہ کا جواب دے رہے ہیں، جواب کا خلاصہ یہ ہے۔

عقلی دلیل — قیاس کا تقاضہ تو یہی تھا کہ ذکورہ امور کا مریض کو اختیار نہ ہوتا مگر چونکہ انسان لمی لمی امیدی اور آزاد میں رکھتا ہے اور موت آجائی کی وجہ سے بہت سی امیدوں کو پورا نہیں کر سکتا اور وہ ایسا معدود و مجبور ہو جاتا ہے کہ عبادات بد نیہ سے قاصر رہتا ہے لہذا شارع نے مریض کی حالت پر نظر شفقت کرتے ہوئے متذکر مال کے ثلث میں تصرف کرنے اور قدرے اپنی آزاد اور تمنا کو پورا کرنے کا حق دیا یا ہے۔

نقلي دلیل — حضرت سعد بن وقاص سے امام زندگی نے روایت کیا ہے کہ میں فتح مکہ کے سال ایسا مریض ہوا کہ مرنے کے قریب ہو گیا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میری عیادت کیلئے تشریف لائے تو میں نے عرض کیا یا رسول اللہ میرے پاس مال بہت ہے اور دو لڑکوں کے علاوہ میرا کوئی وارث نہیں ہے لہذا میں اپنے تمام مال کی وصیت کرنا چاہتا ہوں، آپ نے منع فرمایا پھر میں نے دو ثلث کی اجازت چاہی اس سے بھی منع فرمایا پھر نصف اجازت چاہی آپ نے اس سے بھی منع فرمایا، پھر ایک ثلث کی اجازت چاہی تو آپ نے اجازت مرحوم فرمائی اور فرمایا کہ ثلث بھی بہت ہے۔

ولما تولے الشرع الایمہار للورثۃ لازم صنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے ایک سوال مقدر کا جواب دینا چاہتے ہیں۔

سوال — جب شارع نے مریض پر شفقت کرتے ہوئے ثلث مال میں تصرف کرنے کا حق دیدیا تو اس کو اس بات کا بھی اختیار ہونا چاہیے کہ وہ ثلث مال میں خواہ ورثاء کیلئے وصیت کرے یا غیر ورثاء کیلئے، حالانکہ ورثاء کیلئے وصیت کرنے کی اجازت نہیں ہے۔

جواب — ابتداء اسلام میں جبکہ ورثاء کے حصہ کتاب اللہ میں مقرر نہیں تھے تو وصیت کی

ذمہ داری شارع نے مورث پر ڈالی تھی اللہ تعالیٰ نے فرمایا مکتب علیکم الوصیۃ اذا حضر احمد کم الموت، الایہ۔ لیکن جب اللہ تعالیٰ نے ورثا کے حصے مقرر فرمادیئے تو "یا صلیکم اللہ" کے ذریعہ مورث کی ذمہ داری کو ختم کر کے اللہ تعالیٰ نے خود ذمہ داری لے لی، اسی وجہ سے مورث کا وارث کیلئے وصیت کرنا باطل قرار دے دیا گیا۔ امام ترمذی و عیزیز نے ابو امامہ بانی غرض سے روایت کیا ہے کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو جہة الوداع کے خطبے میں کہ اللہ تعالیٰ نے ہر حق دار کو اس کا حق ادا کر دیا ہے اب کسی مورث کو وارث کیلئے وصیت کی اجازت نہیں ہے۔

وصیت کی چار صورتیں ہو سکتی ہیں اور چاروں ہی باطل ہیں جن کو مصنف بطل ذلک صورۃ و متنے و حقیقتہ و شبہتہ سے بیان فرمائے ہیں۔

صورۃ وصیت کی یہ صورت ہے کہ مریض کسی شے کو اپنے کسی وارث کے ہاتھ فروخت کر دے یہ فروختگی خواہ بہتر الیقہتہ ہو یا بغیر مثال قیمت ہو، امام ابو حنینہؓ کے نزدیک جائز نہیں ہے اسلئے کہ ورثا کا حق جس طرح ترکی کی مالیت سے متعلق ہے اسی طرح عین اشیاء سے بھی متعلق ہے یہی وجہ ہے کہ کوئی وارث دیگر ورثا کی رضامندی کے بغیر اپنے حصہ کے عوض کسی شے کو نہیں لے سکتا، اور صاحبینؓ کے نزدیک مثال قیمت کے ساتھ یہ جائز ہے اسلئے کہ اسیں دیگر ورثا کا کوئی تقہمان نہیں ہے چونکہ عین کی صورت میں وصیت ہے اسی لئے اس کا نام وصیت صورۃ رکھا گیا ہے۔

متنے، وصیت متنے کی صورت یہ ہے کہ مریض کسی شے کا وارث کیلئے بلا عنین اقرار کرتا ہے اور یہ کہتا ہے کہ یہ شے فلاں دارث کی ہے، امام صاحب کے نزدیک یہ بھی درست نہیں ہے اسلئے کہ بعض ورثا کیلئے اقرار کرنے میں مورث پر تہمت کذب ہے اسلئے کہ یہ ممکن ہے کہ مورث کا مقصد دارث کو وہ خاص شے بغیر عوض دینا مقصود ہو، اور شبہتہ الحرام حرام ہے اب صورت بھی حرام ہوگی۔ ذکورہ صورت پونکہ صورۃ اقرار ہے مگر متنے وصیت ہے اسی لئے اس کا نام وصیت متنے رکھا گیا ہے، یہ صورت امام شافعیؓ کے نزدیک جائز ہے۔

وحقیقتہ، یعنی حقیقتہ کسی وارث کیلئے وصیت کرنا، یہ بھی جائز نہیں ہے اسکی صورت واضح ہے، و شبہتہ، شبہتہ وصیت بھی جائز نہیں ہے، اس کی صورت یہ ہے کہ مریض ردی مال کے عوض عمدہ مال دارث کو فروخت کر دے مثلاً عمدہ گندم دیکر خراب گندم لے لے، عام طور پر وصف ردارت اور بودت کا اعتبار نہیں ہوتا مگر چونکہ یہاں وصیت کا شہر ہے اسلئے اعتبار ہو گا، اسی وجہ سے اسکا نام وصیت شبہتہ رکھا ہے، ممکن ہے کہ مریض کا ارادہ ہے کہ دارث کو ردی گندم کے عوض عمدہ گندم دے کر فائدہ چھپانا مقصود ہو۔

حتیٰ لاصح بیہہ من الوارث اصلًا لغز، مصنف علیہ الرحمہ یہاں سے وصیت کی چار قسموں کی مثالیں بیان فرمائے ہیں، وصیت کی چاروں قسموں کی تشریح مع امثلہ اور پر بیان ہو چکی ہیں جس کا خلاصہ یہ ہے (۱) مورث (مریض)، یہ لئے امام ابو حنیفہ رح کے نزدیک یہ جائز نہیں ہے کہ اپنے وارث کے ہاتھ کوئی شے مثل میمت یا غیر میث میمت فروخت کرے، صاحبین کے نزدیک مثل میمت سے فروخت کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے (۲) اور اگر مریض یہ اقرار کرے کہ حالت صحت کا جو میرا فرض فلاں وارث کے ذمہ تھا وہ میں نے دھوول کریا یا یہ اقرار کرے کہ فلاں شے جو میرے پاس ہے وہ میرے فلاں وارث کی ہے یہ اقرار باطل ہے اسلئے کہ مریض کے اس اقرار میں یہ تہمت ہے کہ ممکن ہے کہ مریض دین کی مقدار کو وارث سے ساقط کرنا چاہتا ہو یہ دوسری قسم یعنی وصیت منع کی مثال ہے (۳) وصیت کی تیسری قسم چونکہ بالکل واضح تھی اسلئے مصنف نے اس کی مثال نہیں دی، مطلب یہ کہ صراحت وصیت کرنا بھی باطل ہے۔

وَتَقْوِيمُ الْجُودَةِ الْمُزِيَّةِ وَوِصِيَّتِ كَيْوَنَتِ قِيمَتِ الْمُبَشَّهَةِ، كَيْ تَشَرِّيْخُ مِنْ گَذَرِ حَكْمٍ  
ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ مریض عمدہ شے دیکھ رہی شے وارث سے نہیں خرید سکتا اسلئے کہ اس میں نفع رسانی کی تہمت ہے جیسا کہ ولی یا وصی صیغہ کے عمدہ مال کو خود رہی مال کے عوض نہیں خرید سکتا چونکہ ایک بھی مقام تہمت ہے، جو دوت وردارت کا گوہام بیوی میں اعتبار نہیں ہوتا مگر مذکورہ دونوں صورتوں میں چونکہ مقام تہمت ہے لہذا اعتبار ہو گا۔

وَإِمَّا الْحَيْضُرُ وَالنَّفَاسُ فَإِنْهُمَا لَا يَعْدُ مَانِيَّا هَلْيَيَّةَ بُو حَبَّيِّ تَالَّكِنَّ التَّطَهَّارَةَ عَنْهُمَا شَرُطٌ  
لِجَوَازِ إِدَاعِ الصَّلَوَةِ وَالصَّنَوِيمِ فَيَفْوَتُ الْأَدَاءُ بِهِمَا رَبَّ فِي قِصَّاءِ الْمَتَلَوَةِ لَمَرْجُ لِتَمْنَاعِهَا  
فَسَقَطَ بِهِمَا أَصْلُ الصَّلَوَةِ وَلَا حَرَجٌ فِي قِصَّاءِ الصَّنَوِيمِ فَلَمَّا قُسِّطَ أَصْلُهُ،

تُرجِّحَهُ، حیض اور نفاس کسی قسم کی اہلیت کو معدوم نہیں کرتے البتہ نمازو روزہ کی ادار یہ لئے ان دونوں سے طہارت شرط ہے لہذا حیض و نفاس کی وجہ سے ادار ساقط ہو جائے گی اور نمازوں کی قضاء کا حکم دینے کی وجہ سے دن بہت ہو جانے کی وجہ سے حرج ہے لہذا نفس صلواۃ ہی ساقط ہو جائے گی البتہ روزہ کی قضاء میں کوئی حرج نہیں ہے لہذا روزہ ساقط نہ ہو گا۔

تُشَرِّيْحٌ، عوارض سماویہ میں سے یہ نوی اور دسویی ہیں، یہ دونوں چونکہ صورۃ بیکاں، میں اسی وجہ سے ان دونوں کو ایک ساتھ بیان کیا ہے، حیض اور نفاس کی وجہ سے اہلیت میں کسی قسم کا خلل واقع نہیں ہوتا ز اہلیت ادارہ متأثر ہوئی ہے اور ز اہلیت وجوب اسلئے کہ یہ دونوں نہ تو ذمہ میں

کوئی خلیل ڈالتے ہیں اور نہ عقل میں کسی قسم کا فتویٰ پیدا کرتے ہیں اور انہی وجوہات کی وجہ سے الہیت متأثر ہوتی ہے۔

لکن الطہارت از مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے ایک شبہ کا جواب دے رہے ہیں، شبہ یہ ہے کہ جب حیض و نفاس کسی قسم کی الہیت کو باطل نہیں کرتے تو نماز اور روزہ کی ادا ساقط نہیں ہوتی چاہیے؟

جواب نماز اور روزہ کی صحت ادار کیلئے چونکہ طہارت شرط ہے لہذا حالت حیض و نفاسی میں نماز اور روزہ کی ادا ساقط ہو جاتی ہے اذافات الشرطفات المشروط، نماز کیلئے طہارت عن الحیض کا شرط ہونا بخاری و مسلم شریف کی اس روایت سے معلوم ہوتا ہے۔ ان فاطمۃ بنت قیس قالت یا رسول اللہ انی امرارة استحاض فلما اطہر افادع الصلوۃ فقال لا انماذلک عرق ولیس حیض فاذ اقبلت حیضتک فعن الصلوۃ واذا ادبرت فاغسلی عنک الدم ثم صلی، اور نماز میں طہارت کی شرط قیاس کے موفق ہے اسلئے کہ نماز حدث کے ساتھ ادا نہیں ہوتی البتہ روزہ کیلئے حیض سے طہارت کی شرط خلاف قیاس ہے اسلئے کہ روزہ توحدت اور جنابت کے ساتھ ادا ہو جاتا ہے۔

روزہ کیلئے حیض سے طہارت کا شرط ہونا ترددی کی اس روایت سے معلوم ہوتا ہے "عن عائشۃ زہ قالت کن الحیض عن در رسول اللہ صلیع ثم نطہر فیا مزنا بقضایا الصیام ولایا مزنا بقضایا الصلوۃ وکذا رؤی المسلم عنہما" اس حدیث سے دو باتیں معلوم ہوتیں اول یہ کہ عورتیں حالت حیض میں روزہ نہیں رکھا کرتی تھیں اس سے یہ بات ظاہر ہو گئی کہ روزہ کیلئے طہارت عن الحیض شرط ہے اور دوسری بات یہ معلوم ہوئی کہ روزہ کی قضایا نہیں ہے نماز کی قضایا ہے۔

و فی قضایا الصلوۃ حرج از مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے بھی ایک شبہ کا جواب دینا چاہتے ہیں، شبہ شبہ یہ ہے کہ جب نماز اور روزہ دونوں کیلئے طہارت شرط ہے تو پھر روزہ کی قضایا کیوں واجب ہے حالانکہ نماز کی قضایا واجب نہیں ہے۔

جواب ایم حیض و نفاس کی نمازیں چونکہ کثیر ہو جاتی ہیں جن کی ادائیگی میں حرج ہے لہذا ذمۃ الحرج شارع رحمۃ و شفقتۃ نماز کو بالکلیہ ساقط کر دیا خلاف روزہ کے کہ اس کے ادا کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے اسلئے کہ گیارہ مہینوں میں چند دن کے روزے ادا کرنا آسان ہے اسی لئے روزوں کی قضایا ساقط نہیں ہوتی، اسی طرح نفاس کا معاملہ ہے اول تور رمضان میں نفاس کا وقوع اتفاقی ہے پھر نفاس کی اقل مدت کی کوئی حد نہیں ہے چند روز بھی ہو سکتا ہے اور اگر پورے رمضان کو گھیبی لے تب بھی گیارہ مہینوں میں ایک مہینہ کی قضایا مشکل نہیں ہے۔

وَأَمَّا الْمَوْتُ فَإِنَّهُ عَجْزٌ خَالِصٌ يَسْقُطُ بِهِ مَا هُوَ مِنْ بَابِ التَّكْلِيفِ لِغَوَّاتٍ غَرَضٍ وَهُوَ الْأَدَاءُ عَنِ الْخِتَارِ وَلِهَذَا قُلْنَا إِنَّهُ يَبْطِلُ عَنْهُ الرِّزْكَ وَسَائِرَ الْوِجُوهَ الْعَرَبِيَّةِ فَإِنَّمَا يَأْبَى عَلَيْهِ الْمَأْشُورُ وَالْمَأْشُورُ لِحِاجَةٍ غَيْرِهِ إِنْ كَانَ عَقَامًا مُتَعَلِّقًا بِالْمَعْنَى يَبْقَى بِبِقَائِهِ لَا تَفْعَلَهُ فَيُنِيبُ غَيْرُهُ مَقْصُودٌ وَلِنْ كَانَ دِينًا لَمْ يَرِيْقَ بِمُهَاجَرَةِ الْذَمَّةِ حَتَّى يَنْضَمَ إِلَيْهِ مَالٌ أَوْ مَا يُرِكَدُ بِهِ الْذَمَّةُ وَهُوَ ذَمَّةُ الْكَفِيلِ وَلِهَذَا قَالَ أَبُو حَنِيفَةَ إِنَّ الْكَفَالَةَ بِالدِّينِ عَنِ الْمَبِيتِ لَا تَمْهِيْحٌ إِذَا الْمَغْيِلُ فَمَا لَأَدَّ كَفِيلًا لَكَانَ الدِّينَ عَنِهِ سَاقِطًا،

ترجمتہ: اور بہر حال موت یہ عجز مخصوص ہے اور بوجہ اس عجز کے تکلیف کی غرض (جو کہ وہ ادار بالاختیار ہے) فوت ہو جانے کی وجہ سے ہر دہ حکم ساقط ہو جائے گا جو تکلیف کی قسم سے ہے اور اسی (تکلیف کی غرض کے فوت ہو جانے کی وجہ سے) یہم نے کہا کہ میت سے زکوٰۃ اور عبادت کی تمام اقسام ساقط ہو جائیں گی اور میت کے ذمہ مخصوص گناہ باقی رہ جائے گا اور وہ حق بھی ساقط ہو جائے گا جو میت پر غیر کی حاجت کیلئے مشرد کیا گیا ہو، اگر حق مشرد ع لجاجہر الغیر ایسا حق ہو جو کسی عین شے سے متعلق ہو تو وہ حق اس شے کے باقی رہنے تک باقی رہے گا اسلئے کہ اس عین شے میں بندہ کا فعل مقصود نہیں ہے اور اگر وہ حق اعین شے سے متعلق نہ ہو، بلکہ میت کے ذمہ میں دین ہو تو وہ حق مخصوص ذمہ پر باقی نہیں رہے گا جب تک کہ اس ذمہ کے ساتھ مال یادہ چیز متعلق نہ ہو جس کے ذریعہ ذمہ مسوکہ ہوتا ہے، اور وہ چیز کفیل کا ذمہ ہے، اور اسی وجہ سے کہ ذمہ فی لفہرہا متحمل وہیں نہیں ہوتا، امام ابو حنیفہ ر نے فرمایا کہ اگر میت نے مال یا کفیل نہ چھوڑا تو میت کی جانب سے (وجہاً) ذمہ دار کی لینا صحیح نہیں ہے گویا کہ میت سے دین ساقط ہے۔

تشریح: موت عوارض سماویہ میں سے گیارہوں اور آخری عارض ہے، موت کی تشریح میں علماء کا اختلاف ہے اکثر اہل سنت و اجماعت کا قول یہ ہے کہ موت وجودی اور مخلوق ہے اور حیات کی خوبی ہے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے «خلق الموت والحياة» نیز علیہ السلام نے «یوتوی بالموت یوم القيمة فی صورۃ کبیش امْلَحْ فیذنْجَه» موت کو قیامت کے روز اہل میہذہ کی شکل میں لایا جائے گا اور ذنب کر دیا جائے گا۔ اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ موت وجودی ہے، اور جو لوگ موت کی تشریح زوال حیات سے کرتے ہیں وہ تفسیر باللازم کرتے ہیں اور بعض حضرات کا قول یہ ہے کہ موت عدی ہے یعنی عدم حیات کا نام موت ہے، اس صورت میں آیت میں مذکور «خلق» کے معنی قدر کے ہوں گے

صاحب مسلم الشیوٰت کا یہی قول ہے، اس باب میں صحیح ترین قول یہ ہے کہ جو لوگ موت کو عدی کہتے ہیں ان کی مراد عدم محض اور فنا نام محض نہیں ہے بلکہ عدم سے مراد مفارقت روح عنِ البدن اور انتقالِ روح من دارالی دار ہے تھی وجہ ہے کہ میت کو احکام آخرت کیلئے زندہ شمار کیا جاتا ہے۔

فائدہ عجز خالص، موت عجز خالص ہے میت میں کسی قسم کی بھی قدرت نہیں رہتی، عجز خالص کی قید ہے عجز مرض، جنون اور ررقیت سے احتراز ہو گیا، مذکورہ عوارض میں بھی عجز ہے مگر عجز محض نہیں ہوتا بلکہ من وجہ قدرت باقی رہتی ہے اور کسی نہ کسی وقت اس عجز کے زوال کی امید ہوتی ہے بخلاف موت سے حاصل شد عجز کے، یہ سقط ہے ماہوسن باب التکلیف، مصنف راجس عبارت سے میت سے متعلق احکام کے اقسام اور اسکے حکم کو بیان فرمائے ہیں، میت سے جو احکام متعلق ہوتے ہیں ان کی دو قسمیں ہیں (۱) احکام الدنیا (۲) احکام الآخرة، پھر احکام الدنیا کی چار قسمیں ہیں (۱) حقوق اللہ جیسے نماز روزہ وغیرہ ان کا حکم یہ ہے کہ موت کی وجہ سے ساقط ہو جاتے ہیں اسلئے کہ حقوق اللہ کے واجب کی غرض یہ ہے کہ بندہ اپنے قصدا و اختیار سے واجب کو ادا کرے اور قصدا و اختیار موت کی وجہ سے ختم ہو گیا ہے لہذا حقوق اللہ بھی ساقط ہو جائیں گے، یہی وجہ ہے کہ میت سے گذشتہ اور آئندہ ریام کی زکوٰۃ، روزہ، نماز وغیرہ تمام حقوق اللہ ساقط ہو جاتے ہیں محض آخرت کا گناہ باقی رہ جاتا ہے۔

(۲) احکام ارلہدہ میں سے وہ احکام ہیں جو میت پر دوسروں کیلئے واجب ہوتے ہیں، اس کی دو قسمیں ہیں اول وہ حقوق جو عین شے متعلق ہوں اس قسم کا حکم یہ ہے کہ وہ شے جب تک باقی رہے گی حتیٰ بھی باقی رہے گا اور جب وہ شے ختم ہو جاتے گی تو حق بھی ختم ہو جائے گا جیسا کہ شے مر ہوں یا شے مستاجر یا بیع جو مشتری کو پسند نہ کی ہو یا ودیعت وغیرہ، مطلب یہ کہ اگر میت کے پاس کوئی شے رہنے کی ہوئی تھی یا میت نے اجرت پر لی تھی یا کسی کی کوئی شے غصب کر لی تھی یا میت نے کوئی شے فروخت کر دی تھی مگر ابھی مشتری کو پسند نہیں کی تھی یا میت کے پاس امامت رکھی ہوئی تھی، مذکورہ تمام صورتوں میں صاحب حق کا حق نہ کرو اشیاء کے عین کے ساتھ متعلق رہے گا جب تک وہ اشیاء موجود ہیں گی وہ صاحب حق کی شمارہ ہوں گی، لہذا مذکورہ اشیاء ترکیا و حیثیت یا بہتیز و تکفین کے اخراجات میں شامل نہ ہوں گی اسلئے کہ حقوق العباد میں شے مقصود ہوئی ہے نہ کہ فعل بخلاف حقوق اللہ کے ان میں فعل مقصود ہوتا ہے یعنی اللہ تعالیٰ کو دیکھنا

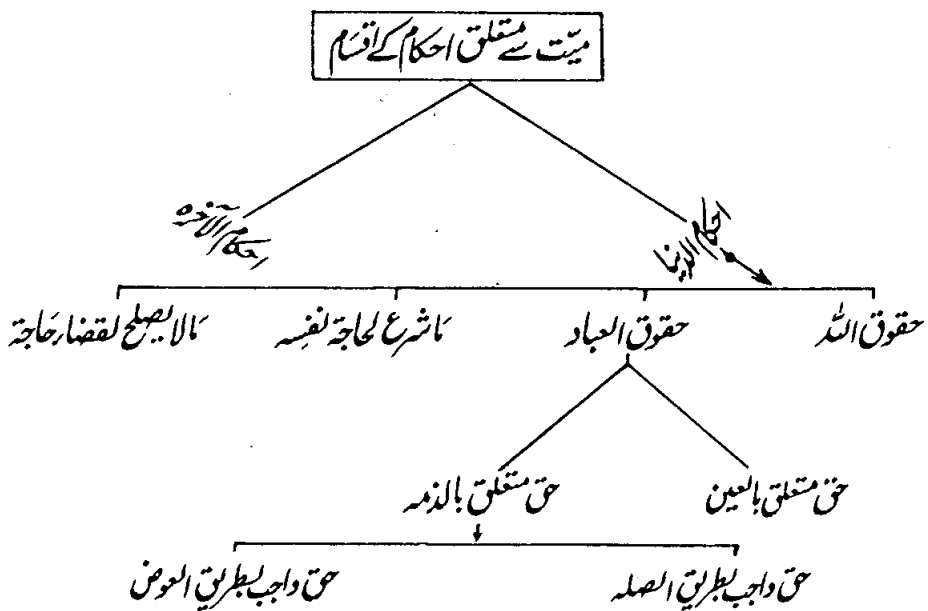
مقصود ہوتا ہے کہ بندہ اپنے اختیار سے یہ غفل کرتا ہے یا نہیں۔

دوم وہ حقوق ذمہ سے متعلق ہوں اس کی بھی دو قسمیں ہیں اول یہ کہ اس کا واجب بطور حملہ ہو اہو جیسے نفقة الصغار و نفقة زوجہ وغیرہ یا واجب بطور عرض ہو اہو جیسا کہ دیون واجبہ مثلاً میثن نیسخ یا مہر یا قرض وغیرہ، جو حق ذمہ سے متعلق ہوتا ہے اگر میت نے مال یا کفیل نہ چھوڑا ہو تو وہ حق ساقط

ہو جاتا ہے اسلئے کہ موت کی وجہ سے ذمہ خفیف ہو جاتا ہے اور یہ خصیف اس خصیف سے زیادہ ہوتا ہے جو رفتیت سے حاصل ہوتا ہے اسلئے کہ رفتیت کی وجہ سے جو خصیف لاحق ہوتا ہے اس کے زوال کی امید ہوتی ہے یا اس طور کہ مولے غلام کو آزاد کر دے بخلاف اس خصیف کے جو موت کی وجہ سے لاحق ہوتا ہے اس کے زوال کی عادۃ امید نہیں ہوتی لہذا اب عبد کا ذمہ بغیر انضمام مالیت یا کسب کے دین کا متحمل نہیں ہوتا تو میرت کا ذمہ بطریق اور متحمل نہیں ہوگا۔

ولہذا قال ابوحنیفۃ، یہ اس بات پر تصریح ہے کہ جب میت کا ذمہ بدون انضمام مالیت یا کفیل کے دین کا متحمل نہیں ہوتا تو امام ابوحنیفہ جنے فرمایا کہ اگر میت نے مال یا کفیل نہ چھوڑا تو میت کی جانب سے دین کی کفایت صحیح نہیں ہے اسلئے کہ کفالت صنم الذمہ اے المطالبہ کو کہتے ہیں، جب میت ہی کا ذمہ باقی نہ رہا اور میت سے ہی مطالبہ درست نہ رہا تو کفیل کا ذمہ کس کے ذمہ سے متعلق ہو گا اور کفیل سے مطالبہ کیسے درست ہو گا بخلاف اس صورت کے کہ میت نے مال یا حالات حیاتہ کا کفیل چھوڑا ہو تو اس صورت میں میت کا ذمہ کامل ہے یہی وجہ ہے کہ اس صورت میں میت کی کفالت درست ہے ورنہ تو دنیوی احکام کے اعتبار سے دین ساقط ہو جائے گا۔

سماں کے اس بارے میں ریس میٹر ماضی، وجہ سے فائدہ  
صاحبین اور امام شافعی جو کہ نزدیک میت مفلس کی کفالت درست ہے خواہ مال اور کفیل تجھیڑا  
ہو یا نہ چھوڑا ہو، دلائل کیلئے مطلولات کی طرف رجوع کریں۔



بخلاف العبد المتجه بغير يقين فتكفل عنده بحال تصلة لائذاته في حقه  
كاملةً وإنما اضمنت إليه المالية في حق المولى وإن كان شرعاً عليه بطريق  
المتعلقة ببطل الان يوصى به في مسمى من الشُّكُّ.

ترجمة: بخلاف اس عبد بمحور کے جس نے دین کا اقرار کیا اور کسی شخص نے اس کی کفالت کر لی تو یہ صحیح ہے اسلئے کہ اس عبد کا ذمہ اس کے حق میں کامل ہے اس کے ذمہ کے ساتھ مالیت کا انضمام مولی کے حق میں ہے اور اگر غیر کا حق بندہ پر بطور صلة مشروع کیا گیا ہو تو وہ (موت) کی وجہ سے باطل ہو جائے گا مگر یہ کہ میت نے وصیت کی ہو تو ثلث ترکے سے وصیت پوری کی جائے گی۔

تشرییح: مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے ایک سوال مقدمہ کا جواب دینا چاہتے ہیں۔

سوال \_\_\_\_\_ عبد بمحور اور میت جب ضعف ذمہ میں مساوی ہیں تو پھر کیا وجہ ہے کہ میت کیجانب کے کفالت صحیح ہیں ہے اور عبد بمحور کی ضعف ہے؟

جواب \_\_\_\_\_ عبد بمحور نے اگر دین کا اقرار کیا اور کسی شخص نے اس کی کفالت کی تو صحیح ہے اسکی وجہ یہ ہے کہ عبد کا ذمہ اس کے حق میں کامل ہے چونکہ وہ زندہ، عاقل، بالغ اور مکلف ہے نیز اگر مولی دین کی تصدیق کر دے یا آزاد کر دے تو فی الحال مطالبه بھی صحیح ہے، جب مطالبه صحیح ہے تو کفالت بھی صحیح ہے اسلئے کہ کفالت کی صحت کا دار مطالبه کی صحت پر ہے یعنی جس سے مطالبه صحیح ہے اس کی کفالت بھی صحیح ہے بخلاف میت کے کہ اس سے چونکہ مطالبه صحیح ہیں ہے لہذا کفالت بھی صحیح ہیں ہے اور اگر مولے اقرار دین کی تصدیق نہ کرے اور فی الحال آزاد بھی نہ کرے تو عبد بمحور سے مطالبه الچرخ فی الحال درست ہیں ہے مگر یہ ممکن ہے کہ جب بھی مولے آزاد کر دے اس وقت مطالبه کیا جاسکے، لہذا عبد بمحور کی کفالت درست ہے اور کفیل سے فی الحال مطالبه بھی درست ہے اسلئے کہ عبد بمحور سے فی الحال مطالبه نہ کرنے کی وجہ عدم تملک اور افلات ہے اور یہ مانع کفیل کے حق میں موجود ہیں ہے۔

وانما اضمنت إليه المالية الإزير بھی ایک سوال مقدمہ کا جواب ہے۔

سوال \_\_\_\_\_ بقول آپ کے عبد بمحور کا ذمہ کامل ہوتا ہے تو اس کے ذمہ کے ساتھ انضمام مالیت رقبہ کیوں ضروری ہے؟

جواب \_\_\_\_\_ عبد بمحور کا ذمہ اپنے حق میں تو کامل ہے چونکہ وہ زندہ، عاقل، بالغ اور مکلف ہے مگر مولے کے حق میں کامل ہیں ہے اسلئے کہ اگر مولے کے حق میں بھی کامل مان لیا جائے تو فی الحال عبد بمحور سے مطالبه درست ہونا چاہیئے جیسا کہ آزاد سے مطالبه درست ہوتا ہے لہذا عبد بمحور بھی آزاد

ہونا چاہیے حالانکہ اسیں مولے کا نقشان ہے، مولے کو نقشان سے پچانے کیلئے مولے کے حق میں ذمہ کے ساتھ مالیت رقبہ کو ملائیا گیا ہے اس کا فائدہ یہ ہوا کہ فی الحال مطالیہ درست نہیں رہا اور نہ تو بعد کو مولی کی مر منی کے بغیر فروخت کرنا صحیح ہوتا، جب مولے کے حق میں مالیت رقبہ کو شامل کریا گیا تو اب عنلام کو فروخت کرنا بھی درست نہ ہو گا۔

و ان کان شرع علیہ بطریق الصلة لزیہ احکام الدنیا کی اقسام اربیعہ میں سے دوسری (یعنی حقوق العباد) کی قسم ثالث ہے اور ان کان شرع کا عطف ان کان حقوق پر ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے، مولیں پر اگر حق غیر بطور صدھ رحمی واجب تھا اور مثلاً نفقة المحارم اور اولاد صغار کا صدقة البطری، یعنی موت کی وجہ سے ساقط ہو جائے گا اگر محارم کا نفقہ میت کے ذمہ گذشتہ ایام کا ہو یا آئندہ کا ساقط ہو جائے گا، محارم کو یہ حق نہیں ہے کہ میت کے متروکہ مال سے اپنے حق کو وصول کریں، البتہ اگر میت نے وصیت کی ہو اور وصیت ان کے لئے جائز بھی ہو تو شلث مال میں وصیت نافذ ہو گی۔

وَأَمَّا الَّذِي سُرِعَ لَهُ فِتْنَاءُ عَلَى حَاجَةِ الْمَوْتِ لِإِيْنَافِ الْمَحَاجَةِ فَبَقَى لَهُ مَا يَنْقُضُ  
بِهِ الْمَحَاجَةُ وَلِذَلِكَ قَدْ مَجَاهَزَ شَهْرَ دِيْوَنَهُ شَهْرَ وَصَایَاہَا مِنْ ثُلُثٍ شَهْرٍ وَجَبَتِ الْمَوَارِيثُ  
بِطَرِيقِ الْخِلَافَةِ عَنْهُ نَظَرًا إِلَيْهِ وَهَذَا بَقِيَتُ الْكِتَابَةَ بَعْدَ مَوْتِ الْمُوْلَى وَبَعْدَ مَوْتِ  
الْمَكَاتِبِ عَنْ وَفَاءِ وَقْلَتِنَا إِنَّ الْمَرْأَةَ تَغْسِلُ زَوْجَهَا بَعْدَ الْمَوْتِ فِي عَدَتِهِ إِلَيْهِ الْزَوْجُ  
فَبَقَ مَلْكَهُ إِلَى اِنْقَضَاعِ الْعِدَّةِ فَنِيمَاهُو مِنْ حَوَالَيْجِ خَاصَّةً بِخَلَافِ مَا اذَامَتِ الْمَرْأَهُ  
لَا نَهَا مَمْلُوكَهُ وَقَدْ بَطَلَتِ اَهْلِيَّتِ الْمَمْلُوكَيَّتِ بِالْمَوْتِ وَلِهَذَا تَعْلُقُ حَقُّ الْمَقْتُولِ بِالْدِيَّهِ  
إِذَا اَنْقَلَبَ الْقِصَامُ مَالًا

ترجمہ:- اور بہر حال وہ حکم، جو خود بندہ کی حاجت کیلئے مشروع کیا گیا ہے یہ بندہ کی حاجت پر مبنی ہے اور موت حاجت کے منانی نہیں ہے لہذا میت کیلئے (مال کی) وہ مقدار ملوك باتی رہے گی جس سے میت کی حاجت پوری ہو سکے، اور اسی وجہ سے میت کی بھیزیر (و تکفین) کو (قضاہ دیوں) پر مقدم رکھا گیا ہے پھر دیوں کو کپھر بطور خلافت میراث واجب ہو گی (اور یہ تمام احکام) میت پر رحمت اور شفقت کی وجہ سے ہیں، اور کتابت مولی کے انتقال کے بعد نیز مکاتب کے انتقال کے بعد باتی

رہے گی بشرطیکہ مکاتب اتنا مال چھوڑ کر مراہو کہ جس سے بدلتا ہوا اور اسی وجہ سے ہم نے کہا کہ عورت اپنی عدت میں اپنے شوہر کو مرنسے کے بعد غسل دے سکتی ہے اسلئے کہ شوہر مالک ہے لہذا شوہر کی ملکیت (عورت پر) اپنی حضور صحنی حاجتوں میں عدت کے پورے ہونے تک باقی رہے گی، بخلاف اس صورت کے کہ عورت کا انتقال ہو جائے تو شوہر عرض نہیں دے سکتا، اسلئے کہ عورت مملوک ہے اور موت کی وجہ سے مملوکیت کی اہلیت باطل ہو گئی ہے اور اسی وجہ سے دک شے بندہ کی حاجت یکلئے مشروع کی گئی ہے وہ موت کے بعد بھی بقدر حاجت اس کی مملوک رہے گی، مقتول کا حق دیت کے ساتھ متعلق رہے گا اگر قصاص مال سے تبدیل ہو جائے۔

**تشریح:-** اما الذی شرع لہ ازیز احکام المیت کی قسم ثانی یعنی احکام الدنیا کی اقسام اربعہ میں سے قسم ثالث یعنی ما شریع الحاجۃ لنفسہ کا بیان ہے، اس قسم میں ان احکام کا بیان ہے جو میت کی شفقت کیلئے واجب ہوتے ہیں ان احکام کا دار و دار بندہ کی حاجت پر ہے اسلئے کہ عبودیت اور حاجت لوازم بشریت میں سے ہے جس کا زوال متصور نہیں ہے اور موت حاجت کے منافی نہیں ہے لہذا بقدر حاجت میت مال میت کی ملکیت میں باقی رہے گا تاکہ میت کی بچہزیر و تکفین کی حاجت پوری کی جاسکے۔

ولذلک قدم جہاڑہ لزجیب یہ بات معلوم ہو گئی کہ میت کی ملکیت میں اس قدر مال باقی رہتا ہے کہ جس سے اس کی حاجت پوری ہو سکے، میت کی چار حاجتیں ہوتی ہیں (۱) بچہزیر و تکفین (۲) قضاہ دین (۳) وصیت دین، توریث۔

بچہزیر و تکفین دین پر مقدم ہے (شرطیکہ دین متعلق بالعین نہ ہو ورنہ تو دین متعلق بالعین ہی مقدم ہو گا) بچہزیر و تکفین کے علی الذمہ پر مقدم ہونے کی وجہ یہ ہے کہ حاجت اے بچہزیر و تکفین مقدم ہے اداہ دین پر جیسا کہ حالت حیاۃ میں قرض خواہوں کے حق پر بابس مقدم ہے یعنی اگر کوئی شخص مقر و صن ہو تو قرض خواہ کو یہ حق نہیں کہ مقر و صن کا بابس اتارے اور مقر و صن کو ننگا کر دے، دوسرا درجہ دین علی الذمہ کا ہے اسلئے کہ میت کیلئے یہ ضروری ہے کہ میت اپنے ذمہ کو دین سے برکی کرے تاکہ قیامت میں مواخذه نہ ہو اسلئے کہ اداہ دین واجب ہے اور وصیت تبرع ہے، تیسرا درجہ وصیت کا ہے اسلئے کہ وصیت مقدمہ ہے توریث پر، چونکہ وصیت کا فائدہ اور ثواب میت کو آخرت میں حاصل ہو گا، نیز وصیت اختیاری ہے اور توریث عین اختیاری، عمل اختیاری میں بہ نسبت عمل عین اختیاری اجر و ثواب زیادہ ہوتا ہے، آخری اور چوتھا درجہ توریث کا ہے، وراثت کا حق میت کا نائب اور خلیفہ ہونے کی وجہ سے حاصل ہوتا ہے اسلئے کہ ورثا، میت کے عزیز و قریب ہوتے ہیں، اس قرابت کی وجہ سے ورثا کو نیابت اور

خلافت کا حق حاصل ہوتا ہے۔ خلاصہ یہ کہ مال سے فائدہ اٹھانے کا اصل حق میت ہی کو تھا مگر چونکہ میت میں استفادہ کی صلاحیت نہیں رہی لہذا اس کے اقربار نیابت اور خلافت کے طور پر استفادہ کریں گے۔ میت کو جو ذکورہ حقوق شارع نے دیئے ہیں وہ سب بطور رحمت اور شفقت دیئے ہیں اسلئے کہ ذکورہ حقوق کا نفع کسی نرکسی صورت میں میت کو حاصل ہوتا ہے، تجھیز و تکفین اور قضاء دیون نیز و صیحت کا نفع تو نہ اہر ہے و راشت کا نفع میت کو اس طرح پہنچتے ہے کہ میت کی روح اپنے درثار کو خوشحال دیکھ کر خوش ہوتی ہے اور آخرت میں میت کو اجر بھی ملتا ہے اور یہ بھی ممکن ہے کہ درثار میت کے حق میں دعا اخیر کریں اور میت کے لئے صدقہ دیجرات کریں۔

لہذا بعیت الکتابۃ لزی یہ (و الموت لاینما فی الحاجۃ فیقہ لما یتفقی بہ الحاجۃ) پر دوسری تفریح ہے اسکا خلاصہ یہ ہے کہ شارع نے جب میت کی حاجت کا خیال کیا ہے یہاں تک کہ بقدر حاجت مال کو میت کی لکھ میں رکھا ہے تو اسی قاعدہ کے پیش نظر مولے کے انتقال کے بعد نیز مکاتب کے انتقال کے بعد مکاتبت باقی رہے گی اسکی صورت یہ ہے کہ اگر کسی مولیٰ نے اپنے علام کو مکاتب بنایا اور مکاتب کے بدلتا بتا دا کرنے سے پہلے مولیٰ کا انتقال ہو گیا تو وہ مکاتبت باقی رہے گی مولیٰ کے انتقال سے مکاتبت باطل نہ ہوگی اس لئے کہ مکاتب بنانے میں اجر آخرت ہے پونکہ مکاتبت شریعت میں مندوب ہے اور شارع نے اس کی ترییک بھی دی ہے، شارع نے فرمایا اگر کوئی شخص علام آزاد کرے تو علام کے ہر عضو کے عوض آزاد کرنے والے کا ہر عضو نارجیہ سے آزاد ہو جائے گا اور اس کی میت کو ضرورت ہے، مکاتب بدلتا بتا دا کرنے کے درثار کو ادا کرے گا درثار اس سے خوشحال ہوں گے تو مولیٰ کو اس کا بھی اجر ملے گا چونکہ یہ بھی صلہ رحمی میں شامل ہے اسیں کسی کا اختلاف نہیں ہے۔

دوسری صورت یہ ہے کہ عقد مکاتبت کے بعد مکاتب مر جائے اور اتنا مال چھوڑے کہ جس سے بدلتا بتا دا کیا جاسکے تب بھی مکاتبت باطل نہ ہوگی بلکہ مکاتب کے درثار مولے کو بدلتا بتا دا کریں گے اور مکاتب پری چیات کے آخری لمحات میں آزاد شمار ہو گا اسلئے کہ علام کو اس بات کی حاجت ہے کہ وہ آزاد ہو اور کفر کی علامت (علامی) اس سے منقطع ہو اور اس کی اولاد آزاد شمار ہو، نیز اسیں مولے کا بھی فائدہ ہے اسلئے کہ مولے اس کا معمق شمار ہو گا جس کا اجر اس کو آخرت میں حاصل ہو گا یہ مذہب حضرت علی اور ابن مسعودؓ و عزیزہ کا ہے اور زید بن ثابت اور امام شافعی رضی ملئے ہیں کہ اس صورت میں مکاتبت باطل ہو جاتے گی۔

وقلنا ان المرأة تقتل زوجها لز اس کا عطف بعیت الکتابۃ پر ہے اصل عبارت یہ ہے و لہذا اسی لبقار ما یتفقی بہ حاجۃ المیت قلننا ان المرأة تقتل لز مطلب یہ ہے کہ مال کی اتنی مقدار کہ جس سے میت کی حاجت پوری ہو سکے میت کی لکھ میں باقی رہتی ہے اسی وجہ سے ہم نے کہنا کہ عورت اپنے شوہر کی میت کو عدت میں غسل

دے سکتی ہے اسلئے کہ زوج مالک اور زوج ملوک ہے لہذا زوج کی زوج پر حاصلہ میں ملک نکاح باقی رہے گی اور عین حاصلہ میں ہے اسلئے کہ ملک نکاح در شمار کی طرف مقتول ہئیں ہو سکتی لہذا ملک نکاح کا زوال انقضایاً عدت پر متوقف رہے گا۔

بخلاف اس صورت کے کہ زوجہ کا استقالہ ہو جاتے تو شوہر بیوی کو عسل نہیں دے سکتا کیونکہ زوج ملکہ ہے اور موت کی وجہ سے اہمیت ملکیت باطل ہو گئی ہے اور شوہر مثل اجنبی ہو گیا ہے اور اجنبی کا کسی عورت کو دیکھنا اور مس کرنا درست نہیں ہے نیز موت کی وجہ سے زوج پر عدت بھی واجب نہیں ہوتی لہذا عسل دینا بھی جائز نہ ہو گا، ام شافعی جو کہ نزدیک شوہر بیوی کی اہمیت کو عسل دے سکتا ہے علیہ السلام کے اس قول کیوں جے اپ نے حضرت عائشہ سے فرمایا تھا "لومت لغستک" اگر تیر استقالہ میری زندگی میں ہوتا تو میں تھکو عسل دیتا اس حدیث کا جواب یہ دیا گیا ہے کہ اسباب عسل ہمیا کرتا ہے

ولہذا اتنا حق المقتول بالدیرتہ لکر، اور اسی قاعدہ کی بنیاد پر (کہ جو ہیز حاجتِ عبد کیلے مشروع ہوئی ہے وہ رہنے کے بعد بھی بقدر حاجت ملکوں رہے گی) مقتول کا حق دیت سے مستثنی رہے گا جبکہ قصاصِ مال سے بدل جائے، حاصل یہ ہے کہ اگرچہ قصاصِ میت کے ورثاء کیلئے ثابت ہوتا ہے لیکن اگر قصاصِ کسی وجہ سے مال سے تبدیل ہو جائے مثلاً مقتول کے ورثاء فاتل سے صلح کر لیں یا مقتول کے بعض ورثاء معاف کر دیں یا کسی قسم کا شہر پیدا ہو جائے جس کی وجہ سے قصاصِ دیت سے تبدیل ہو جائے مذکورہ تمام صورتوں میں مال نے میت کا بھی حقِ مستثنی ہو جائے گا اور بقدر حاجتِ میت کی لکھ میں داخل رہے گا، اس مال سے میت کا دین ادا کیا جائیگا اور وہ صحت نافذ ہو گی اس کے بعد ورثاء خلافت اور نیابت کے طور پر میراث سے حصہ پاپیں گے۔

وَإِنْ كَانَ الْأَهْمَلُ وَهُوَ الْقَهْمَاصُ يَثْبِتُ لِلْوَرَثَةِ تِبْوَاعَهُ بِسَبِيلِ اِنْعَدَدِ الْمُورَثَةِ لِأَنَّهُ  
يُجُبُّ عِنْدَ اِنْقَضَاءِ الْحَيَاةِ وَعِنْدَ ذَلِكَ لَا يَجُبُّ لِكَ الْأَمَاءِ يُضْطَرُّ إِلَيْهِ لِمَأْبُوتِهِ  
فَفَارَقَ الْخَلْفَ الْأَهْمَلَ لِاِخْتِلَافِ حَالَهُمَا،

ترجمہ:- اگرچہ قصاص جو کہ اصل ہے ابتداء اور شارکیلے ثابت ہوتا ہے ایسے سبب کی وجہ سے جو مورث کیلئے منعقد ہوا ہے اسلئے کہ قصاص حیات کے ختم ہونے کے بعد واجب ہوتا ہے اور اسوقت میت کیلئے صرف وہی چیز واجب ہوگی جس کیلئے میت اپنی حاجت کی وجہ سے مضطرب ہو جائے لہذا ان دونوں (اصل اور نائب) کے حال کے مختلف ہونے کو وجہ سے نائب اصل سے مختلف ہو گیا۔

تشریع:- احکام دنیا کی اقسام ارب عدہ میں سے یہ چوہتی قسم یعنی مالا یصلاح لفظناہ الحاجۃ للمیت

کا بیان ہے، چونکہ قصاص مقتول کے مردنے کے بعد واجب ہوتا ہے اس وقت قصاص سے میت کا کوئی فائدہ نہیں ہوتا اور میت کی قصاص سے کوئی حاجت پوری ہوئی ہے تھی وجہ ہے کہ قصاص ابتدائی میت کے ورثا کیلئے ہوتا ہے اور قاتل کے قصاص اس قاتل کے جانے کی وجہ سے ورثا کو ایک گونہ اطمینان اور تسلی ہوتی ہے ان کا غم کم ہوتا ہے، ایسا نہیں کہ قصاص ابتدائی مقتول کیلئے ثابت ہوتا ہو اور کچھ ورثا کو کیطیف متعلق ہو جاتا ہو اسلئے کہ قصاص مقتول کے مردنے کے بعد ثابت ہوتا ہے اور انتقال کے بعد میت کیلئے صرف وہ چیز ثابت ہوتی ہے جس کی میت کو حاجت ہوتی ہے تھی وجہ ہے کہ اگر قصاص کسی وجہ سے مال سے تبدیل ہو جائے تو اولاد میت کا حق مال سے متعلق ہوتا ہے، تفصیل مابین میں گذر چکی ہے۔

ففارق الخلف الاصل سے ایک سوال مقدمہ کا جواب دینا چاہتے ہیں۔

**سوال** — جب اصل (قصاص) ابتدائی ورثا کیلئے ثابت ہوتا ہے تو اس کا خلیفہ یعنی دیت بھی ابتدائی ورثا کیلئے ثابت ہوئی چلہئے اسلئے کہ خلیفہ حکم میں اصل کے مخالف نہیں ہو اکرتا۔

**جواب** — جب اصل اور خلیفہ حال کے اعتبار سے مختلف ہوں تو دونوں کے حکم میں فرق ہو جاتا ہے اس مسئلہ میں بھی اصل اور خلیفہ کے حال میں فرق ہے اسلئے کہ اصل (قصاص) میں میت کی حاجت کو پورا کرنے کی صلاحیت نہیں ہے بخلاف خلیفہ (دیت) کے کہ ایں میت کی حاجت کو پورا کرنی کی صلاحیت ہے دوسرافرق یہ ہے کہ اصل (قصاص) شبہ کی موجودگی میں ثابت نہیں ہو سکتا بخلاف خلیفہ (دیت) کے کہ شبہ کی موجودگی میں ثابت ہو جاتی ہے، جب اصل اور خلیفہ کے درمیان باعتبار حال کے فرق ثابت ہو گیا تو ایسی صورت میں بعض اوقات حکم میں بھی اختلاف ہو جاتا ہے مثلاً پانی جو کہ اصل ہے وہ مطہر بفسہ ہے اور ممیٹ جو کہ پانی کا خلیفہ ہے وہ مطہر بفسہ نہیں ہے بلکہ موث ہے اسی فرق کو جس سے حکم میں بھی اختلاف ہے باس طور کہ وضویں نیت شرط نہیں ہے اور حکم میں نیت شرط ہے۔

وَأَمَّا الْحُكَمُ الْأُخْرَةِ فَلَهُ فِيهَا حُكْمُ الْأَحِيَاءِ لَاَنَّ الْقَبْرَ لِلْمَيِّتِ فِي حُكْمِ الْأُخْرَةِ كَالرَّحْمِ  
لِلْمَاءِ وَالْمَهْدِ لِلْطَّفْلِ فِي حُكْمِ الدِّنِيَارِ ضَرُرٌ فِيهَا الْحُكَمُ الْأُخْرَةِ رُوْضَةٌ دَارٌ وَجَفَرٌ  
نَارٌ وَنَرْجُو اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يَصِيرَ كَلَّا وَرُوْضَةَ بَكْرَمَهُ وَفَضْلَهُ،

ترجمہ: اب یہی احکام آخرت تو ان میں میت کیلئے زندوں کا حکم ہے اسلئے کہ قبر میت کیلئے آخرت کے حکم کیلئے اور ما دہ منوریہ کیلئے رحم ما در اور بچہ کیلئے ہووارہ کے مانند ہے دنیا کے حکم میں، قبر میں میت احکام آخرت کیلئے رکھی جاتی ہے قبر میت کیلئے یا توجہت کے باعینچوں میں سے ایک باعینچہ ہو جاتی ہے یا

جہنم کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا ہو جاتی ہے، سہیں اللہ تعالیٰ کے امید ہے کہ وہ اپنے فضل و کر کے قبر کو ہمارے لئے باعینچہ بنادے۔

**تشریح:** احکام میت کی دو قسمیں ہیں (۱) احکام الدنیا (۲) احکام الآخرہ، احکام الدنیا کا بیان مع اسکی اقسام اربعہ کے ماقبل میں ہو چکا اب مصنف جو دوسری قسم یعنی احکام الآخرہ کو بیان فرمائے ہیں، نیز دو نوں تمہوں کے درمیان تقابلی موازنہ فرمائے ہیں۔ جس طرح پیدا ہونے والے بچہ پر احکام دنیا رحم مادر سے شروع ہو جاتے ہیں اور رحم مادر بچہ کیلئے دنیا کی منزلوں میں سے پہلی منزل شمار ہوتی ہے یہاں تک کہ بچہ رحم مادر میں مسحی و مسیت ووراثت ہو جاتا ہے اسی طرح قبر میت کیلئے آخرت کی منازل میں سے پہلی منزل شمار ہوتی ہے، جس طرح دنیوی زندگی کی ابتداء رحم مادر سے ہوتی ہے اسی طرح اخروی زندگی کی ابتداء قبر سے ہوتی ہے اور جس طرح بچہ کیلئے رحم مادر سے احکام دنیا شروع ہو جاتے ہیں اسی طرح میت کیلئے قبر سے احکام آخرت شروع ہو جاتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ قبر میت کیلئے روضۃ من ریاض الجنة ثابت ہوتی ہے یا حفظۃ من حضر انوار ثابت ہوتی ہے۔ ہم اللہ کی ذات سے امید کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہمارے لئے قبر کو محض اپنے فضل و کرم سے جنت کی کیا ریوں میں سے ایک کیا رکی بنادے۔ (آمین یا رب العالمین)

فَصَلَّى فِي الْعَوَارِضِ الْمُكْتَسَبَةِ، أَعْلَمُ الْجَهَنُ فَانْوَاعُ الْرَّيْحَةِ جَهَنُ بَاطِلٌ بِالشَّبَهِيَّةِ وَهُوَ الْكُفَّرُ وَأَمْتَهُ لَا يَصْلُحُ عُذْرًا فِي الْأُخْرَةِ أَصْلًا لِإِنَّهُ مُكَابِرٌ وَجَعْوَدٌ بَعْدَ وَضْرِي  
الْدَّلِيلِ وَجَهَنُ هُوَدُونَهُ لَكُنْهُ بَاطِلٌ لَا يَصْلُحُ عُذْرًا فِي الْأُخْرَةِ أَيْضًا وَهُوَ مَالِي  
الْهُرْبِيٌّ فِي صَفَاتِ إِلَهٍ تَعَالَى وَجَهَنُ الْبَاغِي لِإِنَّهُ مُخَالِفٌ لِلْدَّلِيلِ الْوَاضِعِ الَّذِي  
لَا شَبَهَتْ فِيهِ إِلَآ أَنَّهُ مُتَاقِلٌ بِالْقُرْآنِ فَكَانَ دُونَ الْأَوْلَى لِكُنْهِ لِمَا كَانَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ  
أَوْ مِمَّنْ يَسْتَعِلُ الْاسْلَامُ لِمَا نَمَّا مَنَاظِرَتْهُ وَالْزَّامَةَ فَلَمْ يَعْتَلْ بِتَاوِيلِهِ الْفَاسِدِ،

ترجمہ:- یہ فصل عوارض مکتبہ کے بیان میں ہے، عوارض مکتبہ میں سے اول جہل ہے اسکی چار قسمیں ہیں اول وہ جہل جو میا شہر باطل ہے اور کھفر ہے جہل کی یہ قسم آخرت میں ہرگز عذر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتی اسلئے کہ کفر تو (وحدائیت پر ولائی) واضح ہو جانے کے باوجود بیٹھ دھرمی اور انکار ہے (۱۲) دوسرا جہل جو اس قسم سے کم درجہ کل ہے لیکن یہ بھی باطل ہے آخرت میں عذر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتی اور یہ ہوئی پورت کا اللہ تعالیٰ کی صفات اور احکام آخرت میں جہل ہے اور باعنی کا جہل ہے اسلئے کہ باعنی اؤصالح ہوئی ایسی واضح دلیل کا مخالف ہے جہیں کوئی شبہ نہیں ہے البتہ یہ بات ضرور ہے کہ باعنی اور صاحب ہوئی تاویل میں قرآن سے تسلیک کرتے ہیں لہذا جہل کی یہ قسم اول قسم سے کم درجہ کی ہوگی لیکن صاحب ہوئی اور باعنی پوچنکہ مسلمین میں سے ہیں یا ان لوگوں میں سے ہیں جو خود کو اسلام کی طرف منسوب کرتے ہیں لہذا اہم پر لازم ہے کہ ان سے مناظرہ کریں اور ان کو الزام دے کر قاتل کریں لہذا اہم ان کی تاویل فاسد پر عمل نہ کریں گے۔

تشریح:- مصنف علیہ الرحمہ عوارض سادیہ سے فارغ ہونے کے بعد عوارض مکتبہ کو بیان فرمائے ہیں، عوارض مکتبہ ان عوارض کو کہتے ہیں جن کے حصول میں بندہ کے قصد و اختیار کو دخل ہو۔ سوال \_\_\_\_\_ جہل کو عوارض مکتبہ میں کیوں شمار کیا ہے حالانکہ جہل عارض نہیں ہوتا بلکہ پیدا کرنے اور اصلی ہوتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے "وَاللَّهُ أَخْرَجَ مِنْ بَطْوَنِ أَمْهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا، آئیت سے معلوم ہوتا ہے کہ جہل پیدا کرنی اور اصلی ہے۔

جواب \_\_\_\_\_ علم اور جہل انسان کی حقیقت سے خارج ہیں اسلئے کہ انسان کبھی صفت علم جہل سے متصف ہوتا ہے اور کبھی نہیں، اور جو صفت حقیقت سے خارج ہوتی ہے وہ عارض ہوتی ہے لہذا علم و جہل کبھی صفات عارضی ہیں۔

سوال \_\_\_\_\_ جہل کو مکتب کیوں کہا ہے حالانکہ بندہ کا اسکے اکتساب میں کوئی دخل نہیں ہے؟

جواب — بندہ اکتساب علم کو ترک کر کے کوتا ہی کرتا ہے حالانکہ اکتساب علم کر کے جہل کو ختم کر سکتا ہے لہذا تحصیل علم کے ترک کو جہل اکتسابی سے تغیر کیا گیا ہے۔

جہل کی چار قسمیں ہیں (۱) جہل بلاشبہ باطل (۲) جہل باطل اول درج سے کم (۳) وہ جہل جبیں شبہ نہیں کی صلاحیت ہو (۴) وہ جہل جبیں عذر بخنسے کی صلاحیت ہو۔

جہل باطل بلاشبہ کی مثال، اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات میں جہل ہے ایسا جہل آخرت میں ہرگز قابل قبول نہیں ہے اسلئے کہ الوہیت اور وحدائیت پر دلائل قاطعہ اور بر این ساطعہ قائم ہو جانے کے بعد کفر کرنا الوہیت اور وحدائیت کا انکار ہے اسی وجہ سے کافر کا جہل آخرت میں قابل قبول عذر نہیں ہے البتہ اگر کافر ذمی ہو تو دینوی احکام مثلاً قتل و جنس و عینہ میں محفوظ رہ سکتا ہے۔

و جہل ہو دو نہ لکھنہ باطل لکھری جہل کی دوسری قسم کا بیان ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ باطل اور آخرت میں ناقابل قبول عذر ہونے کے باوجود جہل کی قسم اول سے کم ہے، اس کی مثال ہوئی پرستوں اعفل پرستوں (کا باری تعالیٰ کی صفات میں جہل ہے مثلاً مفترزلہ اللہ تعالیٰ کی صفت علم و قدرت و غیرہ کا انکار کرتے ہیں مثلاً ان کا قول ہے کہ اللہ تعالیٰ بغیر صفت علم کے علیم اور بغیر صفت قدرت کے قادر ہے اور بغیر صفت بصر کے بصیر ہے علی ہذا القیاس، حالانکہ بہت سی آیات اللہ تعالیٰ کی صفت علم و قدرت و بصر و غیرہ پر دلالت کرتی ہیں، اسی طرح بہت سی آیات اللہ تعالیٰ سے تمام صفات حادثہ کی تشرییہ ثابت کرتی ہیں مثلاً لیس کمثلاً شے، اسی طرح مفترزلہ احکام آخرت میں عذاب قبر اور منکر نکیر کے سوالوں نیز میزان اور اعمال کے وزن کئے جانے کا انکار کرتے ہیں حالانکہ بخاری و مسلم و سمن ارجمندی ان کو بیان کیا ہے نیز مذکورہ صفات پر دلائل عقلیہ بھی موجود ہیں لہذا عقلی اور نقلی دلائل کی موجودگی میں اہل ہوئی کا کفسہ و انکار آخرت میں قابل قبول عذر نہ ہو گا۔

و جہل البا غی اس کا عطف جہل صاحب ہوئی پر یہ مطلب یہ ہے کہ جس طرح مفترزلہ کا جہل باطل اور ناقابل قبول عذر ہے اسی طرح اہم عادل کے خلاف با غی کا عذر و جہل بھی باطل اور ناقابل قبول عذر ہے مگر جہل کی قسم اول سے کم ہے تھی وجہ ہے کہ مفترزلہ اور با غی کو کافر قرار نہیں دیا جاتا بلکہ ان کو فاسق قرار دیا جاتا ہے با غی اور مفترزلہ بھی دلیل واضح کے منکر و مخالف ہوتے ہیں مثلاً خلفاء اور بھر کی خلافت کا راشدہ ہونا بالکل ظاہر ہے اور اس کا منکر معاذ و مکابر ہے۔

الا ائمہ متادل لکھنے سے دون من الجہل المفترض الاول کی وجہ بیان فرمائے ہیں باعثی اور صاحب الہوی تادیل کے چونکہ قرآن ہی سے استدلال کرتے ہیں اگرچہ ان کی تادیل و تمتک فاسد ہوتے ہیں اس لئے ان کا جہل کافر کے جہل کے کم درج کا شمار ہوتا ہے جاہل ہوئی پرست اور باعثی چونکہ مسلمان ہی ہوتے ہیں

ببشر طیکہ جہالت میں غلوکر کے حد سے تجاوز نہ کریں اسلئے کہ بناوت اور ہوئی اسلام سے خارج نہیں کرتے اسی طرح وہ شخص جو خود کو مسلمان کہتا ہے اگرچہ فی الواقع وہ کافر ہو جیسا کہ عالی راضخی اور محبیت نہ پھر یہ فرقہ پیغمبر یہ قرآن میں دارد شدہ عذاب کی کیفیات کا منکر ہے نیز وجود ملائکہ و جن نیز مسخرات کا منکر ہے تا ویلات فاسدہ سے استدلال کرتا ہے جو کہ عقل و نقل دونوں کے خلاف ہوئی تھیں اور یہ سب کچھ ملاحدہ پورپ کی تقلید میں کرتا ہے اس کا سر جبل سرید احمد خاں دہلوی الم توفی ۱۵۷۳ھ اسے چونکہ مذکورہ فرقہ خود کو مسلمان کہتے ہیں لہذا انہوں کی حالت پر نہیں چھوڑا جائیگا بلکہ ان کو مناظرہ کے ذریعہ الزام و ریکارڈ کیا جائے گا۔

وَقُلْنَا إِنَّ الْبَاغِيَ إِذَا أَتَلْفَ مَالَ الْعَادِلِ أَوْ نَفْسَهُ وَلَا مَنْعَةَ لَهُ يَضْمَنْ وَكَذَلِكَ مَا يَرِدُ  
الْحُكْمَ كَمْ يَلْزَمُهُ وَكَذَلِكَ جَهَلُ مَنْ خَالَفَ فِي إِجْتِهادِهِ الْكِتَابَ أَوِ الْسُّنْنَةَ الْمُشْهُورَةَ  
مِنَ الْعُدَيْنَاءِ الشَّرِيْعَةَ أَوْ عَمِيلَ بِالْغَرِيْبِ مِنَ السُّنْنَةِ عَلَى خِلَافِ الْكِتَابِ أَوِ الْسُّنْنَةِ  
الْمُشْهُورَةِ مَرْدُ وَذَبَاطِلٌ لَيْسَ بِعَدِّ رِاصِلَةٍ مِثْلُ مَنْ تَوَى بِسَعَيْهِ أَمْهَاتِ الْأُوْلَادِ وَحَلَّ  
مَتْرُوكِ التَّسْمِيَةِ عَامِدًا أَوْ لِقَصَامِ بِالْقَسَامَةِ وَلِمَقْضَاءِ بِشَاهِدِ وَبَيْنِ،

ترجمہ:- اور ہم نے کہا باعنی جب عادل را ہم وقت کا طرف دار (کا مال یا جان تلف کر دے اور باعنی کو قوت عسکری حاصل نہ ہو تو باعنی (نقہان) کا خدا من ہو گا اسی طرح دیگر احکام بھی اپر لازم ہوئے اور اسی طرح علماء شریعت میں سے اس کا جبل بھی مرد و دا باطل اور ناقابل قبول عذر ہے جس نے اپنے اجتہاد میں کتاب اللہ یا سنت مشہورہ کا خلاف کیا یا کتاب اللہ اور سنت مشہورہ کے مقابلہ میں حدیث عزیز پر عمل کیا ہو مثلاً ام دلہ کی بیس کے جواہر کا فتوتے اور متروک التسمیہ عائد اسی حلت اور قسمت کی وجہ سے فحاص کا فیصلہ اور ایک شاہد اور ایک میکن کے ذریعہ منفصلہ کے جواز کا فتویٰ۔

تشریح:- مجب یہ بات معلوم ہو گئی کہ صاحب ہوئی اور باعنی کا جبل باطل دمرد وہ ہے تو ہم کہیں گے کہ اگر باعنی عادل کے نفس یا مال کو اس تاولیں کیوں جس سے کہ عادل نے گناہ کبیرہ کا رتکاب کیا ہے اور مرتکب گناہ کبیرہ اسلام سے خارج، حلال الدم اور اس کا مال مباح ہو جاتا ہے اجسیا کہ معتزلہ کا عقیدہ ہے (تلف کر دے حال یہ کہ باعنی کے پاس قوت عسکری نہ ہو تو باعنی تلف کر دے کے نقہان کا خدا من ہو گا اسلئے کہ باعنی کی تاولیں فاسدہ ہے اور اگر باعنی کو قوت عسکری حاصل ہو تو باعنی کی تاولیں فاسدہ ہی کو تسلیم کریا جائے گا لہذا باعنی کے بناوت کو ترک کرنے کے بعد باعنی سے خمان نہیں لیا جائیگا جیسا کہ جربی سے اسلام لانے کے بعد نقہان کا کوئی خمان نہیں لیا جاتا۔

وکنڈلک سائر الاحکام یہ مذکورہ اخراج صاحب ہوئی اور باعی پر خمان تلف کے مانند دیگر تمام احکام اسی طرح واجب ہوں گے جس طرح دیگر مسلمانوں پر واجب ہوتے ہیں اسلئے کہ وہ مسلمان ہیں یا مسلمان ہونے کا دعوے کرتے ہیں۔

فکنڈلک جہل من خالف فی اجتہاد اکتباً لز اس عبارت سے مصنف کا مقصد ان علماء مجتہدین کے جہل کو کہ جن کا اجتہاد کتاب اللہ یا سنت مشہورہ کے خلاف ہے باعی اور صاحب ہوئی کے جہل کے ساتھ تشبیہ دینا ہے مطلب یہ کہ جس طرح باعی اور صاحب ہوئی کا جہل باطل اور ناقابلِ مقبول ہے بسی طرح مذکورہ مجتہدین کا جہل بھی باطل ہے۔

کتاب اللہ کے خلاف اجتہاد کی مثال — امام شافعی رحمہ کام توک التسمیہ عالم اکوم توک التسمیہ نیا یا پر قیاس کرتے ہوئے اور علیہ السلام کے قول «تسمیۃ اللہ تعالیٰ فی قلب کل امر امومن» سے استدلال کرتے ہوئے حلال قرار دینا ہے حالانکہ یہ اجتہاد آیت «وَلَا تَنْكُلُوا مِنْ حَلٍ مِّنْ كَلْمَنْ بَنْ مِنْ نَعْنَبٍ عَلَيْهِ وَانْ لَفْسِنَ» کے صریح خلاف ہے نیز قیاس مع الفارق ہے اسلئے کہ عین ناسی کو ناسی پر قیاس کرنا درست نہیں ہے اسلئے کہ مذکورہ اجتہاد کی صورت میں آیت مذکورہ کا کوئی مصداق باقی نہیں رہتا۔

سنت مشہورہ اور اجماع کے خلاف کی مثال — داود اصفہانی اور ان کے تبعین کا ام ولد کی نیت کے جواز کا فتویٰ ہے، ان حضرات کا استدلال حضرت جابر رضیٰ دہ روایت ہے جس کو ابو داؤد نے روایت کیا ہے، روایت کے الفاظ یہ ہیں «وَعَنْ جَابِرٍ قَالَ بِعْنَا أَمْهَاتُ الْأَوَّلَادِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَابْنِ بَحْرَ رَضِيَّ»، حضرت جابر رضیٰ فرماتے ہیں کہ ہم آنحضرت صلیم اور حضرت ابو بکر صدیق کے عہد مبارک میں ام ولد کی خزید فروخت کرتے تھے، اور عقلی دلیل یہ دیتے ہیں کہ ام ولد بہر حال ملوک ہوتی ہے اور ولادت کی وجہ سے ارتقای مملوکیت مشکوک ہے اور ایقین لایزد ول بالشک مشہور قاعدہ ہے لہذا ام ولد کی نیت جائز ہے۔

احاف اس کا یہ جواب دیتے ہیں کہ حضرت جابر کی روایت حضرت ابن عباس کی اس مشہور روایت کے خلاف ہے جس کو دار می نے روایت کیا ہے، روایت کے الفاظ یہ ہیں قال علیہ السلام «اذا ولدت امۃ الرجیل منہ فہی مستقد عن دیر منہ» اگر کسی شخص کی باندی اس سے پچھ جنے تو وہ مولیٰ کے انتقال کے بعد آزاد ہے، نیز حضرت عمر نے فرمایا اگر مولیٰ سے باندی نہ پچھ جنا تو اب اس باندی کو نہ فروخت کیا جا سکتا ہے اور نہ ہبہ کیا جا سکتا ہے اور نہ اسیں میراث جاری ہو سکتی ہے محسن اس سے استثناء کیا جا سکتے ہے اور مولیٰ کے انتقال کے بعد وہ آزاد ہے، روادہ ام مالک فی المولیٰ، منہ نیس پر بوج آثار دلالت کرتے ہیں وہ شہرت کی حد تک پہنچے ہوتے ہیں، نیز قرن ثانی میں اس کو تلقی بالقبول حاصل

ہو جگی ہے اب رہی حضرت جابرؓ کی روایت تودہ منسون ہے اسلئے کہ روایت کے آخر میں یہ الفاظ موجود ہیں مثلاً کان عمر بنا ناعنة فانتہینا۔ روایت ابو داؤد، یہ الفاظ صراحت حضرت جابرؓ کی روایت کے منسون ہونے پر دلالت کرتے ہیں مگر نکلے خبر عامہ ہیں ہر دلیل یعنی جب حضرت عمرؓ کی خلافت کا زمانہ آیا اور لوگوں نے حضرت جابرؓ کی روایت کے مطابق بحثت عمل کرنا شروع کر دیا تو حضرت عمرؓ نے لوگوں کو متنبہ فرمایا اور منع فرمایا تو لوگ اس سے رک گئے، لہذا حضرت جابرؓ کی روایت مشہورہ اور اجماع کے خلاف ہے اسی وجہ سے اجتہاد مذکور کو جہل باعی اور صاحب ہونے کے مانند شمار کیا ہے (اگرچہ یہ بات علماء مجتہدین کے خلاف بڑی سخت بات ہے)

والقصاص بالقاصمة از سنت مشہورہ کے خلاف اجتہاد کی یہ دوسری مثال ہے، اگر کسی محلہ میں کوئی مقتول پایا گیا اور قاتل کا علم نہ ہو سکا اس مسئلہ میں علماء مجتہدین کے درمیان اختلاف ہے، اخناف کے نزدیک اہل محلہ پر دیت (سوا دنٹ) واجب ہوں گے نہ کہ قصاص، اور امام شافعی و کے نزدیک قول قدیم میں مدعاعلیہ پر قصاص واجب پہنچا۔

مسئلہ کی تفصیل — اگر کسی محلہ میں کوئی مقتول پایا گیا اور قاتل کا علم نہ ہو سکا تو اخناف کے نزدیک اہل محلہ سے پچاس افراد کو مختب کیا جائے گا اور ان سے اس طرح قسم بجا گئی کہ نہ ہم نے قتل کیا ہے اور نہ قاتل کو جانتے ہیں، اگر کوئی شخص قسم سے انکار کرے تو اس کو قید کر دیا جائیگا یہاں تک کہ قسم کھالے اور اہل محلہ پر دیت واجب کر دی جائے گی۔

امام شافعیؓ کا قول قدیم یہ ہے کہ اگر مقتول کے اولیاً یا قسم کھالیں کہ فلاں شخص نے مقتول کو عمدًا قتل کیا ہے تو مدعاعلیہ سے قصاص لیا جائے ہی کی قول امام امک اور امام احمد کا بھی ہے، اور اگر اولیاً قسم کھانے سے انکار کر دیں تو اہل محلہ سے قسم لی جائے اگر اہل محلہ قسم کھالیں تو اہل محلہ بری ہو جائیں گے اور اگر قسم سے انکار کریں تو ان پر دیت واجب ہو گی۔

امام شافعیؓ کا قول جدید یہ ہے کہ اگر اہل محلہ اور مقتول کے درمیان عدالت ہو یا قتل کی اور کوئی علامت ہو تو مقتول کے اولیاً یا اہل محلہ سے پچاس قسمیں لے لیں اگر اہل محلہ قسم کھالیں تو مدعاعلیہ پر دیت واجب کر دی جائے دعویٰ خواہ قتل عمدہ کا ہو یا قتل خطاہ کا۔ امام شافعیؓ سے اختلاف اسکے قول قدیم کی صورت میں ہے۔

وجوب قصاص کے قائلین کا استدلال آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اس ظاہر حدیث سے ہے جو آپؐ نے اس مقتول کے ورثاء سے فرمایا تھا جو خبر میں پایا گیا تھا۔ یعنی فتنوں تحقیقون دم صاحب حکم۔ تم قسم کھالو اپنے صاحب کے قاتل کے دم کے محتقہ ہو جاؤ گے۔ اور ان حضرات کی دلیل جو قاصمت کی وجہ سے قصاص

کے قائل نہیں ہیں احادیث مشہور ہیں جنہیں سے ایک یہ ہے کہ آپ نے اس مقتول کے بارے میں جو یہودیوں کے درمیان پایا گیا تھا قاتمت اور یہودیوں پر دیت کا فیصلہ فرمایا تھا دوسرا روایت یہ ہے «ان رجلا جس کی رسول اللہ صلیم فقال این قتیلا فی بنی قلاب اختر من شیوخهم خمین رجلا فیخلوفون باللہ ما قتلنا و ما علمنا لہ قاتلا فقال لهم نعم ولكن امّة من الابل» نیز حضرت عمر رضی اللہ عنہ اس مقتول کے بارے میں گوادعہ میں پایا گیا تھا صحابہ کی موجودگی میں قاتمت اور دیت کا فیصلہ فرمایا تھا اور کسی نے اس سے اختلاف نہیں کیا تھا لہذا قاتمت کی وجہ سے قصاص کے وجوہ کا قول ان ادلہ مشہور ہے کہ خلاف ہو گا نیز علیہ السلام کے اس قول مشہور کے بھی خلاف ہو گا کہ آپ نے فرمایا البینۃ علی المدعی والیمین علی من انکر»

والقصاص بثابہ و میمین لغز یہ حدیث کتاب اللہ اور حدیث مشہور دونوں کے مخالفت کی مثال ہے اگر مدعی کے پاس صرف ایک گواہ ہو تو دوسرے گواہ کے بجائے قسم کھا سکتا ہے یہ امام شافعی رضی اللہ عنہ ہے امام شافعی رضی اللہ عنہ کا استدلال وہ حدیث ہے جس کو امام مسلم نے روایت کیا ہے کہ آپ نے ایک شاہد اور ایک مدعی کے ذریعہ فیصلہ فرمایا تھا، احباب اس کا یہ جواب دیتے ہیں کہ کتاب اللہ کے خلاف ہے اسلئے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے «وَاتَّشِدُوا شَهِيدَيْنَ مِنْ رِجَالِكُمْ» نیز حدیث مشہور البینۃ علی المدعی والیمین علی من انکر کے بھی خلاف ہے جس کو شافعی نے اور احمد نے مسند میں روایت کیا ہے امام شافعی رضی اللہ عنہ اگر قیاس سے اجتہاد کیا ہے تو یہ اجتہاد کتاب و سنت کے خلاف ہے اور اگر امام مسلم کی روایت پر اعتماد ہے تو حدیث غریب سے استدلال ہے۔

وَالثَّالِثُ جَهَلٌ يَصْلُحُ شَبَهَتْ وَهُوَ الْجَهَلُ فِي مَوْضِعِ الْاجْتِهَادِ الصَّحِيحِ أَوْ فِي مَوْضِعِ الشَّبَهِتِ كَالْمُعْتَجِمُ إِذَا أَفْطَرَ عَلَى ظَنِّ أَنَّ الْحَجَامَةَ فَنُطُرَتْ لَمْ قُتَلْزَمْ الْكَفَارَ لَا فَتَّهَ جَهَلٌ فِي مَوْضِعِ الْاجْتِهَادِ وَمَنْ زَفَّ إِلَيْهِ جَارِيَتْ وَالِدْ بَعْلَى ظَنِّ أَمْهَانَ تَحْلِلُ لَهُ لَمْ قُتَلْزَمْ الْحَدُّ لَا تَنَّ جَهَلٌ فِي مَوْضِعِ الْاسْتِبَابِ،

ترجمتے ہے۔ جہل کی قیسری قسم وہ جہل ہے جو شہر بنے کی صلاحیت رکھتا ہو اور وہ اجتہاد صحیح کے مقام یا موضع شہر میں جہل ہے جیسا کہ سینیگی لگوانے والے کا جہل جبکہ وہ یہ خیال کرتے ہوئے روزہ افطار کر دے کہ سینیگی کی وجہ سے اس کا روزہ فاسد ہو گیا ہے تو اس پر کفارہ واجب ہے اس کی وجہ سے اس کیلئے کہ مقام اجتہاد میں جہل ہے اور جس شخص نے اپنے والد کی باندی سے یہ خیال کرتے ہوئے کہ وہ اس کیلئے

حلال ہے زنا کیا تو اس پر حد لازم نہ ہوگی اسلئے کہ یہ موضع اشتباه میں جبل ہے۔

قشیریہ:- جبل کے انواع اربعہ میں سے یہ تیسرا نوع ہے اور وہ ایسا جبل ہے کہ جس کی وجہ سے ایسا شبهہ پیدا ہو جائے جو حدود و کفارات کو ساقط کر دے اس کی دو قسمیں ہیں (۱) اجتہاد صحیح کے مقام میں شبہ کو شبہ فی الغفل بھی کہتے ہیں یعنی ایسے مقام میں شبہ کہ جو مجتہدین کے اجتہاد صحیح کا مقام ہوئے مسئلہ اجتہادی ہو منصوص نہ ہو ایسے مقام میں جبل عذر بمحاجاتے گا اسلئے کہ یہ کتاب و سنت کے خلاف نہیں ہے، اس کی مثال سینگی لگوانے کے بعد روزہ کو قصداً توڑ دینا ہے، حورت مسئلہ یہ ہے کہ کسی روزہ دار نے ماہ رمضان میں سینگی لگوانے کو خیال ہوا کہ اس کا روزہ فاسد ہو گیا، پھر اس نے قصداً روزہ توڑ دیا تو پھر اس پر کفارہ واجب نہ ہو گا اسلئے کہ سینگی لگوانے سے روزہ توڑنے کا مسئلہ اجتہادی ہے چنانچہ امام او زاعی کا حدیث ترمذی کیوجہ سے جیلیں آپ نے فرمایا، افطر الْحَاجِمُ الْمَجُومُ یہ ہے کہ سینگی لگوانے سے روزہ توڑ جاتا ہے۔

اس کے برخلاف ان حضرات کی دلیل جو سینگی لگوانے سے روزہ کے فساد کے قائل نہیں ہیں وہ رقتا ہے جس کو بخاری و عیزیز نے روایت کیا ہے کہ آپ نے روزہ کی حالت میں سینگی لگوانی کہتی۔

(۲) موضع شبہ میں اجتہاد ہے یعنی ایسے مقام میں اجتہاد کے صحیح اور باطل میں التباہ ہو اسکو شبہ فی المحل کہتے ہیں، ایسی حورت میں بھی جبل عذر شارہ ہو گا اسلئے کہ یہ بھی موضع خفا و اشتباه ہے، اس کی مثال بیٹے کا باپ کی جاریہ سے حلال سمجھتے ہوئے وطنی کرنا ہے اس پر حد جاری ہونگی اسلئے کہ یہ موضع اشتباه ہے چونکہ باپ اور بیٹے کی الماک عام طور پر ملی جائی ہوتی ہیں اور مشترک خیال کیجاتی ہیں نیز حدیث میں، انت و مالک لا بیک، وار و ہے اس حدیث سے اشتباه کی مزید تقویت ہوتی ہے اسلئے کہ جب بیٹے کامال باپ کاہے تو باپ کامال بیٹے کا ہو گا البتہ اگر حرام کبھی کروٹی کی تو حد جاری ہو گی۔

وَالنَّوْعُ الرَّابِعُ جَهَلٌ يَصْلُحُ عَذْلًا وَهُوَ جَهَلٌ مَنْ أَسْلَمَ فِي دَارِ الْحَرَبِ فَإِنَّهُ يَكُونُ عَذْرًا لَهُ فِي الشَّرَائِعِ لِأَنَّهُ غَيْرُ مُفْتَصِرٍ لِحِفَاظِ الدِّلِيلِ وَكَذَلِكَ جَهَلُ الْوَكِيلِ وَالسَّمَادِ وَنِبَلَ الْأَطْلَاقِ وَصِنْدِلَ وَجَهَلُ الشَّفِيعِ بِالبَيْعِ وَالْمُولَى بِجَنَاحِيَّةِ الْعَبْدِ وَالْبَكَرِ بِالْأَنْكَاجِ وَالْأَكْمَانِ الْمُنْكَفِيَّةِ بِخِيَارِ الْعِتْقِ بِخِلَافِ الْجَهَلِ بِخِيَارِ الْمُلُوْغِ عَلَى مَاعِرِفٍ،

ترجمہ:- اور جبل کی چونکی قسم وہ جبل ہے جو عذر بننے کی صلاحیت رکھتا ہے اور وہ اس شخص

کا جہل ہے جو دارالحرب میں اسلام لایا ہو داد دارالاسلام کی طرف ہجرت نہ کی ہو، لہذا ایسا جہل اس شخص کیلئے احکام میں عذر شمار ہوگا دلیل و خطاب اس کے حق میں، مخفی ہونے کی وجہ سے اس کو کوتاہی کرنے والا شمار نہیں کیا جاتا اور اسی طرح دلیل اور عبد الماذون کا جہل اجازت اور سلب اجازت کے بارے میں قابل قبول عذر ہے اور اسی طرح نیت کے (علم) کے بارے میں شفیع کا جہل قابل قبول عذر ہے اور جنایت عبد کے بارے میں مولیٰ کا جہل بھی قابل قبول عذر ہے اور اسی طرح نکاح کے بارے میں باکرہ کا جہل ہے اور ایسا ہی امۃ منکوہ کا جہل خیار عقق کے بارے میں عذر ہے، بخلاف خیار مبلغ کے جہل کے جیسا کہ معروف ہے۔

تشریح ہے مصنف علیہ الرحمہ جہل کے اقسام ارب عده میں سے چوتھی اور آخری قسم کو بیان فرماتے ہیں اس کا خلاصہ یہ ہے کہ چوتھی قسم کا جہل احکام میں عذر بینے کی صلاحیت رکھتا ہے مثلاً اگر کوئی کافر دارالحرب میں اسلام لایا اور دارالاسلام کی طرف ہجرت نہ کی جس کی وجہ سے اسلام کے احکام مثلاً نماز، روزہ و عینہ کی فرضیت کا علم نہ ہو سکتا تو یہ جہل قابل قبول عذر ہوگا اسلئے کہ دارالحرب اسلامی احکام کی نشر و اشاعت کا مقام نہیں ہے تھی وجہ ہے کہ اگر یہ شخص دارالاسلام میں منتقل ہو گیا یا ایک دن کے بعد احکام اسلام کا علم ہوا تو گذشتہ احکام کی قضیا واجب نہ ہو گی (بخلاف اہم زفر کے) اسلئے کہ دلیل جو کہ خطاب ہے اس کے حق میں مخفی ہے۔

بخلاف ذمی کے کہ دارالاسلام میں اسلام لایا اور وہ ایک دن تک اسلامی احکام سے نادا قف رہا تو ایسے شخص کا جہل قابل قبول عذر نہ ہو گا اور گذشتہ ایام کی نماز و روزہ کی قضیا واجب ہو گی اسلئے کہ دارالاسلام احکام کے نشر و اشاعت کا مقام ہے ذمی نو مسلم کا احکام کو طلب نہ کرنا اور نادا قف رہنا اس کی کوتاہی شمار ہو گی۔ یہ ایسا ہی ہے کہ کوئی شخص آبادی میں پانی اس خیال سے طلب تلاش نہ کرے کہ اس کے خیال میں پانی موجود نہیں ہے اور تمیم کر کے نماز ادا کرے تو ایسے شخص پر قضیا واجب ہو گی اس لئے کہ آبادی پانی حاصل ہونے کا مقام ہے اس کا پانی طلب نہ کرنا اس کی کوتاہی پر محمول ہو گا۔ ہاں اگر جنگل میں یہ صورت پیش آجائے اور تمیم کر کے نماز پڑھے تو نماز درست ہو گی بعد میں قضیا لازم نہ ہو گی اسلئے کہ جنگل عام طور پر پانی کا مقام نہیں ہوتا اسی طرح دارالحرب اسلامی احکام کا مقام نہیں ہوتا۔

وکذلک جہل الکیل والماذون بالاطلاق و صندوق مصنف علیہ الرحمہ نے اس عبارت میں جہل صالح للحد رکی دو مثالیں بیان فرمائی میں مطلب یہ ہے کہ جس طرح حریق مسلم کا جہل قابل قبول عذر ہے اسی طرح اگر کیل و کا لت سے اور عبد اجازت تجارت یا سلب اجازت سے بے خبر اور لا علم ہوں تو ان کا یہ جہل قابل قبول عذر شمار ہو گا۔

صورت مسئلہ اس طرح ہے اگر کسی شخص نے ایک شخص کو ایسی شے کے فروخت کرنے کا وکیل بنایا جو سرین العقاد ہو مثلاً دودھ، گلشیت وغیرہ مگر وکیل یا عبد ما ذون نے وکالت یا اجازت کی اطلاع نہ ہونے کی وجہ سے وہ شے فروخت نہ کی اور وہ شے خراب ہو گئی تو وکیل اور ما ذون نقہدان کے ضمن نہیں ہو سکے اسی طرز اگر کسی شخص نے کسی شے کے خریدنے کا وکیل بنایا یا عبد ما ذون کو اجازت دی مگر اطلاع نہ ہو گئی وجہ سے وہ شے موکل کیلئے نہیں خریدی بلکہ وکیل نے خدا پنے لئے خریدلی لہذا موکل کیلئے یہ جائز نہیں کہ وکیل سے وہ شے اس وجہ سے لے لے کہ وکیل بنانے کے بعد خریدی ہے اسلئے کہ جب وکیل کو وکالت کا علم ہی نہیں ہے تو ایسی حالات میں وکیل کا تصرف موکل کیلئے نہیں بلکہ خدا پنے لئے ہو گا۔

تنبیہ — مصنف کی مراد لفظ اطلاق سے وکیل بنانا اور غلام کو تجارت کی اجازت دینا ہے اور حنده سے سلب اجازت ہے۔

ایسا ہی مسئلہ وکیل کو وکالت سے مفرول کرنے اور عبد ما ذون پر پابندی عائد کرنے کا ہے، مطلب یہ ہے کہ اگر موکل نے وکیل کو مفرول کر دیا یا عبد ما ذون کی اجازت کو سلب کر دیا مگر عزل اور سلب اجازت کی اطلاع سے قبل موکل یا مولے اکے مال میں تصرف کیا تو یہ تصرف مولے ہی کے حق میں ہو گا، لہذا اگر اس تصرف میں موکل یا مولے کا نقہدان ہو گیا تو وکیل اور عبد ما ذون ضمن نہ ہونگے اسلئے کہ مذکورہ نام مسائل میں الازم علی الغیر ہے جو بغیر اطلاع کے لازم نہیں ہو سکتا۔

وچہل الشفیع بالبیع لزیہ جہل صالح للعذر کی چوکتی مثال ہے مطلب یہ ہے کہ جس طرح ماقبل کے مسائل میں جہل صالح للعذر ہے اسی طرح شفیع کا جہل بالبیع بھی قابو، قبول عذر ہو گا۔ صورت مسئلہ اس طرح ہے اگر کسی شخص نے ایک مکان فروخت کیا مگر شفیع کو بیع کا علم نہ ہو سکا تو اس جہل کی وجہ سے شفیع کا حق شفعت ساقط نہ ہو گا اور لا علمی اور جہل کو سکوت شمار نہیں کیا جائے گا، جب بھی علم بالبیع ہو گا اپنا حق شفعتہ استعمال کر سکتا ہے۔

وچہل المولے بجنایۃ العبد لزیہ جہل صالح للعذر کی یہ پابخوی مثال ہے اس کی تفصیل یہ ہے کہ اگر غلام نے خطاء کوئی جنایت کی اور مولے کو اس کا علم نہ ہو سکا اور مولے نے عبد جانی کو فروخت کر دیا یا آزاد کر دیا تو اس کا مطلب یہ نہیں ہو گا کہ مولے نے عبد میں تصرف کر کے فذیر دینا اختیار کر لیا ہے جیسا کہ علم کے بعد ہوتا ہے بلکہ ارش جنایت اور قیمت عبد میں سے جو کم ہو گا مولے پر واجب ہو گا اور مولی کی چہالت اور لا علمی عذر شمار ہو گی۔

والبکر بالانکاح لزیہ اور اسی طرح بالغہ باکرہ کی نکاح سے جہالت بھی قابل قبول عذر ہے یہ جہل عذر صالح کی چھٹی مثال ہے، صورت مسئلہ یہ ہے اگر اب یا بعد کے علاوہ نے باکرہ بالغہ کا نکاح باکرہ کی اجازت

کے بغیر کفومیں کر دیا تو قبل اعلیٰ باکرہ کا سکوت رہنا مند کاشمار نہ ہوگا اسی طرح اگر اب یا جد نے غیر کفومیں مہر میں غبن فاحش کے ساتھ نیکاح کر دیا تو قبل اعلیٰ باکرہ کا سکوت رضا مندی شمار نہ ہوگا کام اور اگر اب یا جد نے کفومیں مہر مثل کے عومن نیکاح کر دیا تو باکرہ بالذ کو نیکاح فتح کرنے کا اختیار نہ ہوگا اور اگر اب اور جد کے علاوہ کسی اور والے نے غیر کفومیں یا غبن فاحش مہر کے ساتھ نیکاح کر دیا تو نیکاح ہی درست نہ ہوگا۔

والمامة المنكورة: بخيار العتق لزمه جهل عذر صالح کی ساتویں مثال ہے مسئلہ یہ ہے کہ امتہ منکوہ کو عتق کے بعد خیار عتق حاصل ہوتا ہے، اگر مولیٰ نے اپنی باندی کا کسی سے نکاح کر دیا اس کے بعد آزاد کر دیا تو باندی کو اس بات کا اختیار ہوتا ہے کہ وہ اپنے شوہر کے نکاح میں رہے یا نہ رہے اسلئے کہ آنحضرت صلم نے حضرت بریہ سے ان کی آزادی کے بعد فرمایا تھا: «ملکت الحنفیک فاختاری» اور یہ اختیار اسی مجلس تک باقی رہے گا، اگر باندی کو اپنی آزادی کی اطلاع نہ ہوئی یا خیار عتق کا مسئلہ ہی معلوم نہیں تھا تو باندی کا سکوت عذر شمار ہو گا البتہ علم کے بعد اگر خاموش رہی تو خیار ختم ہو جائے گا۔ بخلاف اس صورت کے کہ حرہ صمیمہ کو خیار بلوغ کا مسئلہ معلوم نہ ہو اور وہ خاموش رہے تو اس کا سکوت رضامندی شمار ہو گا، مطلب یہ ہے کہ اگر حرہ صمیمہ بالغ ہوئنے کے بعد خاموش رہی اور مسئلہ معلوم نہ ہونے کی وجہ سے نکاح فتح نہیں کیا تو یہ جہل قابل قبول نہ ہو گا اسلئے کہ دارالاسلام احکام کی تشریف و اشاعت کا محل ہے مسائل معلوم نہ کرنا اس کی کوئی امت کے بخلاف امت کے کہ اسکو مولیٰ کی خدمت سے مسائل معلوم کرنے کی فرحت نہیں ہوتی۔

وَمَا السُّكُرُ فَهُوَ نُوَعٌ سُكُرٌ بِطَرِيقٍ مُبَاحٍ كَشْرِبِ الدَّوَاءِ وَشُرُبِ الْمَكَرِ وَالْمُصَهَّرِ  
وَإِنَّهُ بِمَتَزَلِّقِ الْأَغْمَاءِ وَسُكُرٌ بِطَرِيقٍ مُفْظُورٌ وَإِنَّهُ لَا يَنْكُنُ فِي الْخَطَابِ قَالَ اللَّهُمَّ  
تَعَالَى يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرِبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى فَلَا يُبْطِلُ شَيْئًا  
مِنَ الْأَهْلِيَّةِ وَتَلَزِّمُهُ أَحْكَامُ الشَّرِيعَ وَتَنْفَذُ تَصْرِفَاتُهُ كُلُّهَا إِلَّا الرِّذْلُ أَسْتَعْسِنُكَ  
وَالْأَقْرَارُ بِالْحُدُودِ الْحَاكِمَةِ فَلَمَّا تَعَالَى لِإِنَّ السُّكُرَاتِ لَا يَكُادُ يُثْبَتُ عَلَى شَيْءٍ نَاقِمٍ  
السُّكُرُ مَقَامَ الْرِبُوْعِ فَيُعَمَّلُ فِيمَا يَحْتَمِلُ الرِّبُوْعُ ،

ترجمہ:- سکر کی دو قسمیں ہیں (۱) مباح طریقہ سے حاصل ہونے والا سکر جیسا کہ دو اپنے یا مکروہ مغضطہ کا سکر، یہ قسم اغفار کے مانند ہے (۲) منزع طریقہ سے حاصل ہونے والا سکر، یہ قسم خطاب کے منانی نہیں ہے اسلئے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے "یا زیستا الدین آمنوا اللہ تقربو اللہ عصلوة و انتم سکاری" لہذا سکر کسی قسم کی الہیت کو باطل نہیں کرتا، اور سکران پر احکام شرع لازم ہوتے ہیں اور اس کے تمام

تصریفات نافذ ہوتے ہیں مگر درست اور حدود اللہ خالصہ کا اقرار استھانا نافذ نہیں ہوتا اسلئے کہ سکران کی قول پر قائم کہنیں رہتا جس کی وجہ سے سکر رجوع (عن القول) کے قائم مقام ہوتا ہے لہذا اس بات میں جیسیں رجوع کا احتمال ہو سکر موثر ہو گا۔

تشریح ہے **واما السکر**، سکر کی اطبار نے مختلف تعریفیں کی ہیں، بعض نے زوال عقل سے اور بعض نے ستر عقل سے، دوسری تعریف زیادہ صحیح ہے، سکر کی مصنف علیہ الرحمہ نے دو میں بیان کی ہیں (۱) وہ سکر جو اہلیت خطاب کے منافی ہو (۲) وہ جو اہلیت خطاب کے منافی نہ ہو، جو سکر کی میاج شے کے استعمال سے ہوتا ہے یا اکارہ و اضطرار اہوتا ہے وہ اغمار کے مانند ہوتا ہے یعنی جس طرح معنی علیہ (درہوش) کا قول معتبر نہیں ہوتا اسی طرح اس کا بھی نہیں ہوتا، جس طرح معنی علیہ کی طلاق، عتاق، اقرار وغیرہ معتبر نہیں ہوتے سکران بطریق میاج کے بھی معتبر نہیں ہوتے، سکر کی یہ قسم از قسم مرض شمار ہوتی ہے نہ کہ از قسم کہ وہ سکر کی دوسری قسم جو خطاب کے منافی نہیں ہوتی وہ ہے جو کسی سکر حرام مثلاً شراب وغیرہ سے حاصل ہوتی ہے چونکہ سکر کی اس قسم میں اہلیت خطاب باطل نہیں ہوتی لہذا سکران تمام احکام شرعیہ کا محاذ طے ہوتا ہے یہی وجہ ہے کہ اس کی طلاق، عتاق و اقرار سب معتبر ہیں، اہلیت خطاب باطل نہ ہونے کی وافیخ

و دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سکران کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا: «یا ایہا الذین آمنوا لاتقربوا الصلوٰۃ و اذم سکار کی» اس آیت میں اگر خطاب کو حالت سکر میں ماناجائے جیسا کہ ظاہر ہے تو سکران کی اہلیت کا عدم بطلان بعض قطعی نے ثابت ہے، اور اگر کہنا جائے کہ خطاب ہوش مندوں کو ہے نہ کہ سکران و محنوروں کو تو اس آیت کا مطلب یہ ہو گا کہ اللہ تعالیٰ نے ہوشمندوں سے فرمایا کہ اے ہوش مندو جب تم مدھوش ہو جاؤ تو نماز کے قریب نہ جانا، اس سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے کہ حالت سکر میں اہلیت خطاب باقی رہتی ہے درمیہ خطاب بالکل ایسا ہو گا کہ کسی عاقل سے کہنا جائے کہ جب تو پاگل ہو جائے تو فلاں کام مت کرنا اس بات کا خلاف عقل اور بیہودہ ہونا ظاہر ہے اسلئے کہ جب انسان پاگل یا محنوہ ہو جاتا ہے تو پھر اسیں اس بات کی حلایت باقی نہیں رہتی کہ حالت صحیت کے کسی حکم پر عمل کر سکے، جب یہ ثابت ہو گئی کہ سکران بطریق مغلوب خطاب کا اہل ہوتا ہے تو یہ بات بھی ثابت ہو گئی، اسکا قول و فعل عاقل اور عین سکران کے مانند نافذ ہو گا۔

**سوال** — جب سکران کا قول معتبر ہوتا ہے تو پھر سکران کا ارتدا و اقرار زنا وغیرہ کیوں معتبر نہیں ہوتا؟

**جواب** — مصنف علیہ الرحمہ الارادۃ استھانا سے اسی سوال کا جواب دے رہے ہیں جو اب کا ماحصل یہ ہے کہ ارتدا کا تلقنی فہد و اعتقاد سے ہے اور سکران کا کوئی فہد و اعتقاد نہیں ہوتا بلکہ صرف عمل ایسا نی ہوتا ہے مطلب یہ کہ سکران کی اس کے قلب کی ترجیح نہیں ہوتی، اس کی دلیل یہ ہے کہ

ہوش میں آنے کے بعد اگر سکران سے معلوم کیا جائے کہ اس نے حالت سکر میں کیا کہا تھا وہ نہیں بتا سکتا۔  
 سوال ہازل کی زبان بھی اس کے قلب کی ترجمان نہیں ہوتی اسلئے کہ ہازل زبان سے جو کچھ کہتا ہے وہ اس کا اعتقاد نہیں رکھتا حالانکہ اگر کوئی شخص ہازل کلمہ کفر زبان سے کہدے تو اسکی تکفیر کی جاتی ہے۔  
 جواب سکران کے ماندہ ہازل کی زبان بھی اگرچہ اس کے قلب کی ترجمان نہیں ہوتی مگر ہازل چونکہ دین کا استخفاف کرتا ہے اسلئے اس کی تکفیر کی جاتی ہے!

سوال حدود اللہ خالصہ (مثلاً اقرار اشرب خمر) میں سکران کا قول معتبر کیوں نہیں ہوتا؟  
 جواب حدود اللہ خالصہ میں اقرار جب معتبر ہوتا ہے کہ مقراً پر اقتدار قائم رہے اور سکران اپنے اقرار پر قائم نہیں رہتا لہذا احمد جاری نہیں ہوتی بخلاف ان حدود کے جو حقوق العباد سے متعلق ہیں مثلاً حد قذف اور قصاص و دعیہ، اگر سکران نے قذف یا قتل عمد کا اقرار کیا اسلئے کہ حقوق العباد صراحتہ رجوع کے بھی ثابت نہیں ہوتے چہ جائیکہ دلیل رجوع سے اسلئے کہ بندہ اپنے حق کا طالب ہوتا ہے بخلاف حدود اللہ خالصہ کے کہ بندہ اسکیں اپنے حق کا طالب نہیں ہوتا اور اللہ تعالیٰ طلب حق سے مستثنی ہے اسی وجہ سے اگر سکران زنا یا اشرب خمر کا اقرار کرے تو اس پر حد جاری نہیں ہوتی اور سکر قائم مقام رجوع عن الاقرار شمار ہوتا ہے۔

وَأَقَاتَ الْهَزْلُ فَتَقْسِيرُهُ كَاللَّعْبِ وَهُوَ أَنْ يُرَادُ بِالشَّيْءٍ عَدِيْدًا وَضَعِيْلَةَ هُنَّلَا يُنَافِي الرِّضَاءَ  
 بِالْمُبَاسَرَةِ وَلِهَذَا يَكْفُرُ بِالرِّدَّةِ هَارِلَا لِكِنَّهُ يُنَافِي اِحْتِيَارَ الْحَكْمِ وَالرِّضَاءِ بِهِ  
 بِمَتَّلِّهِ شَرْطِ الْخِيَارِ فِي الْبَيْعِ فَيُؤْمِنُ فِيمَا يَحْتَمِلُ النَّقْضُ كَالْبَيْعِ وَالْأَجْبَارَةِ فَإِذَا  
 تَوَاضَعَ عَلَى الْهَزْلِ بِأَصْلِ الْبَيْعِ يَنْعَيْدُ الْبَيْعَ فَأَسِدًا أَغْنِيَرُ مَوْعِبَ الْمُلْكِ وَإِنْ  
 اِتَّصَلَ بِهِ الْقَبْضُ كَخِيَارِ الْمُتَعَاوِدِيْنِ وَكَمَا إِذَا شَرْطَ الْخِيَارَ لِهُمَا اِمْبَدًا فَإِذَا  
 نَقْضَ أَحَدُهُمَا اِتَّسَقَنَ وَإِنْ أَحَبَّا رَكْبَارَ لِجَارِ لِمَكَّتْ عِنْدَ آبِي حَنِيفَةَ يَعْبُدُ آنَّ مَيْكُونَ  
 مَقْدَرًا بِالثَّلَاثِ،

ترجمہ:- اور یہ حال ہرزل تو اس کی تفسیر (لغت) میں لعب ہے اور (اصطلاح) میں یہ ہے کہ لفظاً سے غیر ادھن لہ کا ارادہ کیا جائے، پس ہرزل تکلم بالرضا کے منانی نہ ہو گا ہی وجہ ہے کہ ہازل امر تدریس نہیں ہے کی تکفیر کی جائے گی لیکن ہرزل، اختیار حکم اور رضا با حکم کے منانی ہے، یعنی کے اندر شرط خیار کے ماندہ ہے لہذا ہرزل ان امور میں موت ہو گا جو فتح کا احتمال رکھتے ہوں گے جیسا کہ یعنی اور اجارہ اگر متعاقبین نے نفس نیک میں

ہرzel پر اتفاق کر لیا تو یہ فاسد ہو کر منفرد ہو جائے گی قبضہ کے باوجود لک کا فائدہ نہ دے گی جیسا کہ یہ نہیں، خیار متعاقدين کی صورت میں لک کا فائدہ نہیں دیتی، اور جیسا کہ متعاقدين کیلئے یہ میں دامی خیار کی شرط لک کا فائدہ نہیں دیتی اگر متعاقدين میں سے ایک فریت بھی یہ کو توڑے سے تو یہ لوث جائے گی اور اگر دونوں نافذ کرنا چاہیے تو نافذ ہو جائے گی لیکن اہم ابوجعیفہ حکم کے نزدیک فتح یہ کی مدت تین یوم ہے۔

**تفسیریہ:** عوارض مکتبہ میں سے تیسرا عارض ہرzel ہے، ہرzel، جگہ کی صندھ سے اس کے لغوی معنی لعب اور عیش کے ہیں اور شریعت کی اصطلاح میں ہرzel کہتے ہیں لفظ سے اس کے معنی موصوع لمراد نہ ہوں بلکہ اس سے مزاق مراد ہو، ہرzel کی یہ تعریف بجاز پر بھی صادق آئی ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہرzel اور بجاز دونوں مترادف ہیں حالانکہ دونوں میں بہت فرق ہے اسلئے کہ ہرzel جاہلوں کا کام ہے، قرآن مجید میں استہزار سے پناہ مانگی گئی ہے اور استہزار کو جاہلوں کا کام بتایا گیا ہے کافی قوله تعالیٰ اعوذ باللہ ان اکون من الْجَاهِلِینَ، اس کے بخلاف بجاز کا صدور شارع سے نہ صرف نمکن بلکہ بکثرت واقع ہے اور بجاز فضاحت و بلاعثت کا ایک اہم رکن ہے، اس کا جواب یہ ہے کہ ہرzel کی معدہ تعریف یہ ہے کہ لفظ سے نہ اس کے معنے موصوع لمراد ہوں اور نہ معنی غیر موصوع لمراد اس سے مزاق مراد ہو اور بجاز وہ ہے کہ جیسیں لفظ کے معنی غیر موصوع لمراد ہوں۔

مصحف حفظ کرتے ہیں کہ ہرzel تکلم میں رضامندی کے مخالف نہیں ہے لیکن ہاں اپنی راضی اور اختیار سے کلمہ ہرzel کا تکلم کرتا ہے تو حکم کا قصد نہیں کرتا اور نہ اس حکم پر راضی ہوتا ہے اسلئے اُتر کسی نے ہاں لا کلمہ کفر زبان سے کہہ دیا تو وہ کافر ہو جائے گا اسلئے کہ گوہاں کا مقصود کافر ہونا نہیں ہے مگر اس نے برضاء و بخت زبان سے کفر یہ کلمہ نکال کر دین کے ساتھ استخفاف کیا ہے جو کہ موجب کفر ہے لہذا اس کی تکفیر کی جائیگی، چونکہ ہاں نہ تو حکم کا ارادہ کرتا ہے اور نہ حکم کے لئے کلام کا تکلم کرتا ہے تو یہ اس یہ یہ کے مانند ہو گیا کہ جس میں خیار کی شرط لگانے والا عقد یہ سے تو راضی ہوتا ہے مگر حکم یہ یہ نہیں ہوتا جب یہ بات ہے تو ہرzel کی وجہ سے وہ احکام ثابت نہیں ہوں گے جو رضا اور اختیار پر موقوف ہوتے ہیں لیکن جو رضا و اختیار پر موقوف نہیں ہوتے املاطلاق و عتاق و یکین و عینہ وہ ہرzel کی وجہ سے ثابت ہو جاتی ہے گے یہ بالہرzel اور یہ شرط اخیار میں اتنا فرق ضرور ہے کہ ہرzel سے یہ فاسد ہو جاتی ہے مگر خیار شرط سے فاسد نہیں ہوتا۔

**فیوثر فیما یحتمل المقصض** (مصحف) اس عبارت سے بطور قاعدة کلیہ یہ بتانا چاہتے ہیں کہ ہرzel کہاں موثر ہو گا اور کہاں موثر نہیں ہو گا، اس کا خلاصہ یہ ہے کہ جس حکم کا مدار رضا پر ہے وہاں ہرzel موثر ہو گا اور وہ حکم عین ہرzel سے ثابت نہ ہو گا جیسا کہ یہ داجارہ و عینہ، اس کے بخلاف جس حکم کا مدار رضا پر نہیں ہے وہاں ہرzel موثر نہ ہو گا بلکہ عین الفاظ سے حکم ثابت ہو جائے گا جیسا کہ نکاح، طلاق، عتاق و عینہ فاذا تو اصحابا علی الہرzel الام مصحف حفظ کرتے ہیں کہ جب عاقدين نے نفس یہ کے سلسلہ میں ہرzel پر اتفاق

کر لیا یعنی باائع اور مشتری دوں نے تہنائی میں اس بات پر اتفاق کر لیا کہ لوگوں کے سامنے عقد نیز کریں گے اور حقیقت میں کوئی نیز نہ ہوگی اب اگر یہ دونوں لوگوں کے رو روای طے شدہ بات کے تحت عقد نیز کریں اور بظاہر عقد نیز کے بعد بھی طے شدہ مزاد پر قائم رہیں تو یہ نیز فاسد ہو کر منفرد ہوگی، منفرد تو اسلئے ہوگی کہ ایجاد و قبول بھر شرط نیز ہے متعاقدین کے بجانب سے پائیکی مگر چونکہ متعاقدین حکم یعنی ثبوت ملک پر راجحی نہیں ہیں اسلئے یہ نیز بالہ بھوت ملک کے لئے مقید نہ ہوگی اگرچہ بڑی کیوں نہ ہوگیا ہو ہے کہ اگر میخ غلام ہو اور بازار نیز ہوں یہیں ہو اور مشتری نے غلام پر اور باائع نے متن پر قبضہ بھی کر لیا ہو اور متعاقدین اپنے ہرzel پر قائم بھی ہوں تو یہ نیز فاسد ہوگی اگر مشتری غلام کو آزاد کر دے تو آزاد نہ ہو گا جیسا کہ باائع اور مشتری دوں کو خیار شرط حاصل ہو تو یہ خیار بھوت ملک کیلئے مانع ہے اگرچہ جانین سے میخ اور متن پر قبضہ ہو چکا ہو پس جس ہرzel عقد صحیح میں متعاقدین کیلئے ثبوت ملک سے مانع ہے تو عقد فاسد میں بطریق اولے مانع ہو گا اور متعاقدین کا ہرzel پر اتفاق کرنا ایسا ہے جیسا کہ دونوں نے اپنے لئے مدت غیر معینہ کے لئے خیار کی شرط لگادی ہو یعنی جس طرح خیار موبدکی صورت میں نیز فاسد ہوئی ہے اور ملک ثابت نہیں ہوئی اسی طرح ہرzel پر اتفاق کی صورت میں بھی نیز فاسد ہوگی اور ملک بھی ثابت نہ ہوگی۔

مصنف حرفاتے میں کہ اہل نیز کے سلسلہ میں ہرzel پر اتفاق کرنے کی صورت میں نیز فاسد ہو کر منفرد ہوتی ہے لہذا متعاقدین میں سے جو بھی نیز کو فسخ کر دے گا فسخ ہو جائے کی اسلئے کہ ہر ایک کو نیز کو فسخ کر لیکا اختیار ہے، اور اگر دونوں نے نیز نافذ کر دی تو نافذ بھی ہو جائے گی، اور اگر ایک نے نیز نافذ کی تو دوسرے کی اجازت پر موقوف ہوگی، اس سلسلہ کو چونکہ خیار شرط کے مسئلہ پر قیاس کیا گیا ہے جس کی مدت امام حبیب کے زدیک میں دن ہے اسی لئے اجازت کا وقت بھی امام صاحب کے زدیک میں دن کے ساتھ مقدر ہو گا اور صاحبین کے زدیک چونکہ خیار شرط کی مدت میں دن کے ساتھ مقدر نہیں ہے اسلئے ان کے زدیک اجازت کا وقت بھی میں دن کے ساتھ مقدر نہیں ہے بلکہ ان کے زدیک میں دن کے بعد بھی نیز کو نافذ کر سکتے ہیں۔

وَلَوْ تَوَاصَعَ عَلَى الْبَيْعِ بِالْفَرْدِ هُوَ أَوْ عَلَى الْبَيْعِ بِيَدِيَّةٍ عَلَى أَنْ يَكُونَ الشَّمَنُ الْفَرْدِ هُمْ فَالْهَرْزُلُ بِأَطْلَلِ وَالسَّمِيَّةِ صَعِيْعَةٌ فِي الْفَصْلَيْنِ عِنْدَ أَبِي حَيْنَيْفَةَ وَكَالْحَالِ صَاعِبَاً يَصِحُّ الْبَيْعُ بِالْفَرْدِ هُمْ فِي الْفَصْلِ الْأَوَّلِ وَبِيَدِيَّةٍ فِي الْفَصْلِ الْثَّانِي لِإِمْكَانِ الْعَمَلِ بِالْمُوَاضِعَةِ فِي الشَّمَنِ مَعَ الْجِدِّ فِي أَصْلِ الْعَقْدِ فِي الْفَصْلِ الْأَوَّلِ دُونَ الشَّانِيِّ وَإِنَّا نَقُولُ بِإِنَّهُمْ مَا حِدَّا فِي أَصْلِ الْعَقْدِ الْعَمَلُ بِالْمُوَاضِعَةِ فِي الْبَدَلِ يَجْعَلُهُ شَرْطًا فَاسِدًا فِي الْبَيْعِ فَيَنْفَسُدُ الْبَيْعُ فَكَانَ الْعَمَلُ بِالْأَصْلِ

أَوْلَى مِنَ الْعَمَلِ بِالْوَصْفِ عِنْدَ تَعَارُضِ الْمُوَافَقَاتِ فِيهَا،

ترجمہ ہے، اور اگر متناقدين نے دو ہزار درہم کے عوض نیج پر اتفاق کر لیا یا سودینار کے عوض نیج پر اس شرط پر کہ مٹن ہزار درہم ہو گا، تو امام صاحب کے نزدیک دونوں صورتوں میں ہزار باطل اور تسمیہ صحیح ہے اور صاحبین نے فرمایا کہ پہلی صورت میں ایک ہزار درہم کے عوض نیج صحیح ہوگی اور دوسری صورت میں سودینار کے عوض نیج صحیح ہوگی کیونکہ پہلی صورت میں اصل عقد میں جد کے ساتھ مٹن کے اندر موافقت پر عمل کرنا ممکن ہے تاکہ دوسری صورت میں، اور ہم جواب دیں گے کہ ان دونوں نے اصل عقد میں سجیدگی اختیار کی ہے اور مٹن کے اندر موافقت پر عمل کرنا اس کو شرط فاسد بنادے گا لہذا نیج فاسد ہو جائے گی پس اصل اور دو صرف میں موافقتوں کے تعارض کے وقت وصف پر عمل کرنے کی پر نسبت اصل پر عمل کرنا اور لے ہو گا۔

تشريح مصنف علیہ الرحمہ ہزار باطل نیج کی بحث سے فارغ ہونے کے بعد ہزار بقدر اٹن اور ہزار بچنس اٹن کی بحث شروع فرمائے ہیں، اول کی صورت یہ ہے کہ نفس نیج کے بارے میں تو متناقدين سجیدہ ہیں لیکن مقدار اٹن کے بارے میں ہزار پر متفق ہیں یعنی دونوں نے یہ طے کر لیا کہ اصل نیج تو ہمارے درمیان فلکی طور پر ہوگی البتہ مقدار اٹن کے بارے میں ہزار رہے گا مثلاً یہ طے کر لیا کہ اصل اٹن تو ایک ہزار درہم ہوں گے لیکن لوگوں کو سنا نے کیلئے ہزار لا دو ہزار درہم اٹن رہیں گے یہ ہزار بقدر الد درہم کی مثال ہے اور ہزار بچنس اٹن کی مثال یہ ہے کہ اصل نیج میں تو دونوں سجیدہ ہوں مگر جنس اٹن میں ہزار پر اتفاق کر لیں یعنی آپس میں یہ طے کر لیا کہ اٹن تو ایک ہزار درہم ہونے کے مگر لوگوں کے رو برو سودینار بیان کریں گے۔

ذکورہ دونوں صورتوں میں امام صاحب کے نزدیک ہزار باطل ہو گا اور تسمیہ متنیں، یعنی پہلی صورت میں دو ہزار درہم اور دوسری صورت میں سودینار اٹن ہوں گے، پہلی صورت میں امام صاحب اور صاحبین کے درمیان اختلاف ہے امام صاحب دو ہزار کو اٹن قرار دیتے ہیں اور صاحبین ایک ہزار کو، البتہ دوسری صورت ٹینی ہزار بچنس اٹن میں دونوں فریت متفق ہیں کہ مٹن سودینار ہو گا۔

لامکان اٹھل فے الموضعة لہ مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے اختلافی صورت میں صاحبین کی دلیل بیان فرمائے ہیں، دلیل کا خلاصہ یہ ہے، مقدار اٹن میں ہزار پر موافقت کی صورت میں اس بات پر عمل کرنا ممکن ہے کہ اصل عقد نیج میں دونوں سجیدہ ہوں یعنی نیج کے حقیقتہ خواہاں ہوں لیکن مقدار اٹن میں ہزار پر دونوں نے اتفاق کر لیا ہو یعنی یہ طے کر لیا ہو کہ درحقیقت اٹن تو ایک ہزار درہم کی رہے گا البتہ لوگوں کے سامنے دو ہزار ہزار لا ظاہر کیا جائے گا۔ ذکورہ صورت میں دونوں موافقتوں پر عمل کرنا اسلئے ممکن ہے کہ اصل عقد کے واقعی منفرد ہو نہ پر دونوں کے اتفاق اور مقدار اٹن میں ہزار پر دونوں کے اتفاق کے درمیان

کوئی تعارض نہیں ہے چونکہ عقد کے وقت اگرچہ مذاقہ دو ہزار کا ذکر کیا ہے لیکن عقد ایک ہزار کے عوامی عقد ہو گا جو دو ہزار کے صحن میں موجود ہے اور دوسری ایک ہزار جو زائد بچا ہے وہ باطل ہو جائے گا کیونکہ اس زائد ہزار کا باعث کی جانب سے مطالبہ نہیں کیا جائے گا اور ہر وہ شے کہ جس کا بندوں کی جانب سے مطالبہ نہ ہو اسکی وجہ سے عقد فاسد نہیں ہوتا ہے اس زائد ہزار کا ذکر اور عدم ذکر دونوں برابر ہیں۔

اور دوسری صورت جبکہ واقعی ایک ہزار کم پر اتفاق کیا ہو مگر ہزار دو ہیم کے سو دینار پر اتفاق کیا ہو تو اس صورت میں دونوں موافقتوں پر عمل مکن نہیں ہے کہ اصل عقد بیع ہو جائے اور مذکورہ سو دینار دا جب نہ ہوں، ایسا نہیں ہو سکتا اسلئے کہ موافقت فی اصل ایسیع صحت عقد بیع کا تقاضہ کلتی ہے اور موافقت بالہزل فی جنس المتن عقد بیع کے متن سے خالی ہونے کا تقاضہ کرتی ہے اس لئے کہ بوقت عقد مذکور سو دینار ہے اور وہ حقیقت میں کم نہیں ہے اور جو متن ہے یعنی ایک ہزار درم وہ مذکور نہیں ہے۔ خلاصہ یہ کہ جو مذکور ہے وہ کم نہیں اور جو متن ہے وہ مذکور نہیں اور عقد کا متن سے خالی ہونا عقد کو فاسد کرتا ہے ہے اس مذکورہ صورت میں یہ فاسد ہوں چلی یہ مگر ہم نے نفس عقد بیع کو فساد سے بچالنے کیلئے اور جانب تصحیح کو ترجیح دینے کیلئے اس اتفاق کو ترک کر دیا جنس متن کے اتحاد پر ہوا تھا اور نفس عقد کی صحت پر جو اتفاق ہوا تھا اس کو اختیار کر لیا ہے اس اصل عقد بیع ہو گیا اور جنس متن یعنی ایک سو دینار کے ہزار مذکور ہونے پر جو اتفاق ہوا تھا وہ ہزل متروک اور غیر معتبر ہو گیا اور جب ہزل غیر معتبر ہو گیا تو سو دینار کا متن ہونا معتبر ہو گیا ہے اس صورت میں عقد بیع ہو گا اور سو دینار دا جب ہو گنجے وانا تقول باہم باجد الاز اس عبارت سے صاحب حسامی امام صاحب کی طرف سے صاحبین کی مذکورہ دلیل کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ صاحبین کا یہ کہنا کہ اصل عقد میں جد پر اور مقدار متن میں ہزل پر موافقت کے درمیان کوئی تعارض نہیں ہے یہ بات ہمیں تسلیم نہیں ہے بلکہ جس طرح دوسری صورت یعنی اصل عقد میں جد پر اور جنس متن میں ہزل پر موافقت کے درمیان تعارض ہے اور عمل ناممکن ہے اسی طرح پہلی صورت میں بھی تعارض ہے اور عمل اور دونوں کو جمیع کرنا ناممکن ہے اس طور پر کہ جب دونوں نے اصل عقد کے جواز پر اتفاق کر لیا ساتھی متن کے بارے میں ہزل پر موافقت کرتے ہوئے یہ طے کریا کہ اصل متن تو ایک ہزار ہو گا مگر لوگوں کے رد برد دو ہزار ظاہر کیا جائے گا اپس مذکورہ دو ہزار میں سے ایک ہزار تو اس ہو گا اور دوسری ہزار نہیں سے خارج ہو گا مگر جب باعث نے دو ہزار کا ذکر کیا تو گویا اس نے زائد ایک ہزار کو بتوں کرنے کی شرط لگادی اور یہ شرط مقتضائے یہ فیض کے خلاف ہے جو عقد بیع کو فاسد کرتی ہے اور اس شرط میں باعث کا نفع بھی ہے اگرچہ وہ ہزل پر راضی ہونے کی وجہ سے زائد ہزار کو طلب نہیں کرے گا لیکن رضا مندی کی وجہ سے طلب نہ کرنا صحت بیع کا فائدہ نہیں دے گا جیسا کہ سو دلار میں کی رضا مندی کے باوجود

جاہز نہیں ہوتا، پس مقدار مکن کے بارے میں ہرzel پر موافقت کرنا فساد بیع کا تقاضہ کرے گا اور اصل بیع میں جدید موافقت کرنا صحت بیع کا تقاضہ کرے گا اور صحت اور فساد میں تعارض ظاہر ہے لہذا دونوں کو جمع کرنا یکی نہیں ہو گا لہذا اصل عقد بیع کو فساد سے بچانے کیلئے اصل عقد میں جدیدی (پر موافقت کا اعتبار کریں گے اور مقدار مکن میں ہرzel پر موافقت کو ترک کر دیں گے اسلئے کہ نفس بیع پر موافقت اصل ہے اسلئے کہ اسی سے بیع منعقد ہوتی ہے اور مقدار مکن میں ہرzel پر موافقت تابع ہے اسلئے کہ بیع میں مکن تابع ہوا کرتا ہے اور یہ بات مسلم ہے کہ جب اصل اور تابع کے درمیان تعارض واقع ہو جاتے تو تابع پر عمل کرنے کی بجائے اصل پر عمل کرنا اولیٰ ہوتا ہے۔

وَهَذَا إِنْلَافُ النِّكَاحِ حَيْثُ يَعِبُ الْأَقْلَلُ بِالْأَجْمَاعِ لِأَنَّ النِّكَاحَ لَا يَفْسُدُ بِالشَّرْطِ  
الْفَاسِدِ فَأَمْكَنَ الْعَمَلُ بِالْمُوَاضِعَتَيْنِ وَلَوْذَكَرَ فِي النِّكَاحِ الدَّمَانِيُّ وَغَرْضُهَا  
الدَّرَاهِمُ يَعِبُ مَهْرُ الْمُثْلِ لِأَنَّ النِّكَاحَ يَصْحَّ بِغَيْرِ تَسْمِيَّةٍ بِخِلَافِ الْبَيْعِ،

مترجمہ۔ اور بیع نکاح کے برخلاف ہے اسلئے کہ اقل مہر بالاجماع واجب ہو گی اسلئے کہ نکاح شرط فاسد سے نہیں ہوتا لہذا دونوں موافقتوں پر عمل مکن ہو گیا اور اگر زوجین نے مہر میں دنایہ ذکر کئے اور مراد ان کی دراہم میں تو مہر مثل واجب ہو گی اسلئے کہ نکاح بغیر ذکر مہر بھی جائز ہوتا ہے بخلاف بیع کے۔

تشریح ————— نہایا خلاف النکاح لذ مصنف حواس عبارت سے بیع اور نکاح میں فرق بیان کرتے ہوئے صاحبین کے قیاس کا جواب دے رہے ہیں، صاحبین فرمتے ہیں کہ اگر زوجین نے عقد نکاح میں جدیدی (پر اتفاق کیا اور مقدار مہر میں ہرzel پر اتفاق کیا بایں طور کہ لوگوں کے سامنے مہر دو ہزار ذکر کریں گے مگر حقیقت میں مہر ایک ہزار ہو گی۔ اس سلسلہ میں امام صاحب اور صاحبین کے درمیان اقل مہر بینے ایک ہزار دراہم واجب ہوں گے۔ صاحبین نے اسی مسئلہ نکاح پر مسئلہ بیع کو قیاس فرمایا۔ مصنف حواس میں کہ یہ قیاس میں الفارق ہے۔

مسئلہ بیع میں اسی کو یہ بات بالتفصیل معلوم ہو چکی ہے کہ اگر ہزار دو ہزار میں بیع کی اور حقیقت میں میں ایک ہزار تھا تو امام صاحب جدید کے نزدیک مکن دو ہزار اور صاحبین کے نزدیک ایک ہزار ہو گا بخلاف نکاح کے کہ اگر مقدار مہر میں ہرzel کیا تو صاحبین اور امام صاحب جدید کے نزدیک ایک ہزار ہی ہو گا دونوں مسئلتوں میں فرق کی وجہ یہ ہے کہ نکاح شرط فاسد سے فاسد نہیں ہوتا اور بیع شرط فاسد سے فاسد ہو جاتی ہے لہذا نکاح میں موافقین یعنی موافقت بالجدا بائنکاح اور موافقت بالہرzel فی مقدار المہر

پر عمل کرنا ممکن ہے اور گزینے میں ذکورہ موافقتوں پر عمل کرنا ممکن نہیں ہے۔

ولو ذکر افے النکاح الدنایر مصنف حسامی فرماتے ہیں کہ اگر ہرzel مقدار مہر کی بجائے جنس مہر میں ہو مثلاً زوجین نے نکاح کے وقت دو ہزار دنایر کا ذکر کیا مگر خفیہ طور پر دنایر کے بجائے دراہم طے کر لئے اگر زوجین اپنے مزاد یا خالی الذریں ہونے پر مستغن رہیں تو ان دونوں صورتوں میں مہر مثل واجب ہو گا اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ دنایر کہ جن کا ذکر نکاح کے وقت کیا ہے وہ مہر نہیں بن سکتے کیونکہ ان کا ذکر ہرzel ہوا ہے اور ہرzel سے مال ثابت نہیں ہوتا لہذا دنایر بطور مہر ثابت نہ ہوں گے۔ اور دراہم کہ جن کے مہر ہونے پر دونوں سچیہ ہیں ان کا نکاح کے وقت ذکر نہیں کیا گیا اور بغیر ذکر کے کوئی شے مہر نہیں بن سکتی اور یہ ایسا ہو گیا تو یا کہ بغیر ذکر مہر چونکہ نکاح درست ہو جاتا ہے لہذا نکاح تو درست ہو گیا، اس کے بخلاف اگر گزینے میں ملن کا ذکر نہ کیا جائے تو یہ فاسد ہو جاتا ہے اور جب گزینے فاسد ہو گی تو جنس میں کے سلسلہ میں ہرzel پر موافقت اور اصل گزینے کے سلسلہ میں جدا سخیگی پر موافقت کے درمیان تعارض ہو گا اور دونوں موافقتوں کا جمیع کرنا ممکن نہ ہو گا۔ تفصیل سابق میں گذر چکی ہے۔

وَلَوْهَزَلَابِأَصْنِلِ الْتِكَاهِ فَالْهَزْلُ بَاطِلٌ وَالْعَقْدُ لَا زِمْرٌ وَكَذَلِكَ الظَّلَاقُ وَالْعِتَاقُ وَ  
الْعَفْوُ عَنِ الْقِصَاصِ وَالْيَمِينِ وَالْتَّذْرُلُقُولِيمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ شَلَّتْ جِدْهُنْ جِدْهُ  
هَزْلُهُنْ جِدْهُ الْتِكَاهِ وَالظَّلَاقُ وَالْيَمِينُ، وَلَاتِ الْهَارِلُ مُخْتَارُ الْسَّبِيلِ رَاهِينِ بِهِ  
ذُوْنَ عَكْمَمِهِ وَمَكْمُمُهُذِهِ الْأَسْبَابِ لَا يَعْتَمِلُ الرَّدُّ وَالثَّرَاجِيُّ الْأَلَّاجِيُّ أَنَّهُ  
لَا يَعْتَمِلُ خِيَارُ الشَّرْطِ،

ترجمہ۔ اور اگر زوجین نے اصل نکاح میں ہرzel کیا تو ہرzel باطل اور نکاح لازم ہو گا اور ایسا بھی طلاق اور عتاق اور قصاص کو معاف کرنا ممکن اور زدر ہے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے تین چیزیں ایسی ہیں جنیں سخیگی بھی سخیگی ہے اور ان میں مزاد بھی سخیگی ہے نکاح، طلاق اور بیان، اور اسلئے کہ ہرzel سبب اختیار کرنے والا اس پر راضی ہونے والا ہے زکہ اس کے حکم پر اور ان اسباب کا حکم رہا اور تراخی کا احتمال نہیں رکھتا، کیا تم نہیں دیکھتے ہو کہ ان اسباب میں سے کوئی بھی خیار شرط کا احتمال نہیں رکھتا ہے۔

تشریع لوہز لا باصل النکاح لک مصنف وجہ ہرzel بقدر المہر اور ہرzel بجنس المہر کے بیان سے فارغ ہو گئے تو اب ہرzel باصل النکاح کو بیان فرمائی ہے ہیں، مثلاً ایک مرد نے عورت سے کیا۔

اس کے ولی سے کہا کریں مزاقاً لوگوں کے سامنے تجھے سے نکاح کروں گا حالانکہ درحقیقت ہمارے درمیان نکاح نہ ہوگا، چنانچہ اس مرد نے ایسا ہی کیا یعنی لوگوں کے سامنے مزاقاً ایجاد و قبول ہو گیا تو یہ مزاق باطل (اختیم)، ہو گا اور عقد نکاح لازم ہو گا خواہ دلوں ہرzel پر باقی رہیں یا اعراض کریں یا خالی الذہن ہونے پر اتفاق کریں یا اختلاف کریں یعنی ایک کہے کہ میں خالی الذہن ستخا اور دوسرا کہے کہ میں مزاق کر رہا تھا وغیرہ، اسی طرح اگر کسی نے مزاق کے طور پر اپنی بیوی کو طلاق دی یا مزاق پسندنے غلام کو آزاد کر دیا یا ولی مقتول نے مزاقاً لوگوں کے رو برو قاتل کو معاف کر دیا یا مزاقاً قسم کھائی اور یہاں قسم سے مراد تھیں ہے جس کو یہیں بغیر اللہ بھی کہتے ہیں مثلاً شوہر نے اپنی بیوی سے کہا کہ میں مزاقاً طلاق کو معلق کروں گا یا اپنے غلام سے کہا کہ میں مزاقاً تیری آزادی کو معلق کروں گا یا مزاقاً نذر مانی تو ان تمام صورتوں میں ہرzel باطل اور غیر معتبر ہو گا اور مذکورہ تمام عقود لازم ہو جائیں گے۔

اس سلسلہ میں نقلي دلیل حضرت ابو ہریرہ کی روایت ہے جس کو امام ترمذی، ابو داؤد وغیرہ نے روایت کیا ہے (حدیث)، ثلث جدرین بجد و ہرzel ہن چڈ المکاح والطلاق والیمین، اور بعض روایتوں میں یہیں کی بجائے عتاق کا اور بعض روایتوں میں نذر کا بھی ذکر ہے۔ مطلب یہ ہے کہ مذکورہ چار ہرzel کو اگر ارادۃ اور سخیرگی سے واقع کیا تو واقع ہو جائیں گی اور اگر مزاقاً واقع کیا تب بھی واقع ہو جائیں گی، اب رہا عفو عن القصاص میں تو اس کا ثبوت دلالۃ الشخص سے ہے اسلئے کہ عفو عن القصاص اعتاق کے قبیل سے ہے کیونکہ غلام جو کہ مردہ کے مانند ہے اعتاق اس کو گویا کہ زندگی دیتا ہے اسی طرح عفو عن القصاص قاتل کو زندہ کرنا ہے بہر حال جب عفو عن القصاص اعتاق کے قبیل سے ہے تو جس طرح اعتاق میں جد اور ہرzel دلوں برابر ہوں گے۔

ولان الہا زل مختار لسبب از نقلي دلیل بیان کرنے کے بعد اس عبارت سے مصنف <sup>و</sup> عقلی دلیل بینا فرمائے ہیں، مذکورہ جملہ کا عطف لقولہ علیہ السلام پر ہے دلیل عقلي کا خلاصہ یہ ہے کہ ان تمام عقود میں ہاں سبب کو اختیار کرنے اور اس کے تکلم پر راضی ہے اگرچہ ان کے حکم سے راضی نہیں ہے اور ان عقود کے حکم کے ثبوت کرنے رضامندی لازم بھی نہیں ہے کیونکہ یہ عقود ان میں سے ہیں کہ جن کا تعلق محض سبب یعنی الفاظ سے ہے اور حکم سبب سے جدا نہیں ہوتا اور نہ رد موت خہوتا ہے یعنی اگر کوئی شخص مثلاً طلاق دی دے یا غلام آزاد کر دے تو اب ان میں اقالہ نہیں ہو سکتا یعنی داپس نہیں لے سکتا اور نہ ان کا حکم خار شرط کی وجہ سے موخر ہو سکتے ہے مثلاً یوں کہے انت طالن ذلی المختار شملتہ ایام طلاق فوراً واقع ہو جائی گی خیار شرط کا کوئی اعتیار نہ ہو گا بخلاف یہ کہ اس کا حکم خیار شرط کی وجہ سے موخر ہو جاتا ہے۔ اور اقالہ کے ذریعہ فتح بھی ہو جاتا ہے اسلئے کہ یہ کا تعلق محض سبب (الفاظ) سے نہیں ہے بلکہ رضامندی بھی

ضروری ہے پس جب ان اسباب کا حکم رد اور تراثی کا احتمال نہیں رکھتا تو جوں ہی سبب موجود ہو گا بغیر تراثی اور احتمال رد کے حکم موجود ہو جائے گا اور جب ایسا ہے تو ان اسباب میں ہرzel موثر نہ ہو گا جیسا کہ خیار شرط موثر نہیں ہوتا کیونکہ خیار شرط اور ہرzel دلوں انقاد حکم کے لئے مانی ہیں۔

وَأَمَّا مَا يَكُونُ الْمَالُ فِيْهِ مَقْصُودًا مِثْلُ الْخُلْمِ وَالْعَتْقِ عَلَى مَانِ وَالصَّلْحِ عَنْ دَمِ  
الْعَدْدِ فَقَدْ ذَكَرَهُ فِيْ كِتَابِ الْأَكْرَاهِ فِي الْخُلْمِ وَالْطَّلاقَ وَالْعَتْقِ الْمَالُ لِأَزْمَرٍ وَ  
هَذَا عِنْدَ أَبِي يُوسُفَ وَمُحَمَّدٌ لِلَّاتِ الْخُلْمُ لَا يَعْتَبِلُ خِيَارُ الشَّرْطِ عِنْدَ هُمَّا سَوَاءٌ  
هَرَّكَ لِمَا يَمْلِهِ أَوْ يَقْدِرُ لِلْبَدْلِ أَوْ يَعْتَسِهِ يَعْبُدُ الْمُسَسِّيَّ عِنْدَ هُمَّا وَصَارَ كَذَلِكَ  
لَا يَعْتَبِلُ الْفَسْخَ تَبَعًا أَمْ تَعْنِدَ أَبِي عَيْنِيْفَةَ وَفَانَ الْطَّلاقَ يَشْقَفُ عَلَى إِنْتِيَارِهِ  
يُكْلِي مَالِ لِأَفَتَهِ يِسْرَلَةُ خِيَارُ الشَّرْطِ وَقَدْ نُصِّ عَنْ أَبِي عَيْنِيْفَةَ وَفَيْ خِيَارِ  
الشَّرْطِ مِنْ جَانِبِهَا أَنَّ الْطَّلاقَ لَا يَقْعُدُ لَا يَعْبُدُ الْمَالُ إِلَّا أَنْ تَشَاءُ الْمُرْأَةُ  
نَيْقَعُ الْطَّلاقُ وَيَعْبُدُ الْمَالُ فَكَذَلِكَ هُنْتَانِكِنَّهُ غَيْرُ مُقْدَرٍ بِالثَّلِثِ وَكَذَلِكَ  
هَذَا فِيْ نَظَارَتِهِ،

ترجمہ ہے اور بہر حال وہ عقد کہ جیسیں مال مقصود ہوتا ہے جیسا کہ خلع، طلاق علی المال اور صلح عن دم العدد تو امام محمد نے اپنی کتاب مسند کی کتاب الاکراه میں ذکر کیا ہے کہ خلع میں طلاق واقع ہو جائے گی اور مال لازم ہو گا اور یہ امام ابو یوسف اور امام محمد رکنی کے نزدیک ہے اسلئے کہ خلع ان کے نزدیک خیار شرط کا احتمال نہیں رکھتا ہے برابر ہے کہ وہ اصل کے بارے میں مذاق کریں یا بدل خلع کی مقدار کے بارے میں یا بدل خلع کی جنس کے بارے میں مذاق کریں صاحبین کے نزدیک مسٹے واجب ہو گا اور یہ بدل خلع تابع ہونے کی وجہ سے اس تصرف کے ماند ہو گیا جو فتح کا احتمال نہیں رکھتا ہے، بہر حال امام ابو حنیفہ کے نزدیک تو طلاق بہر حال میں عورت کے اختیار پر موقوف رہے گی اسلئے کہ وہ خیار شرط کے مرتبہ میں ہے، اور جامع صنیفہ میں عورت کی جانب سے خیار شرط کے سلسلہ میں ابو حنیفہ سے بصراحت مردی ہے کہ نہ طلاق واقع ہو گی اور نہ مال واجب ہو گا مگر یہ کہ عورت چلے ہو طلاق واقع ہو جائے گی اور مال بھی واجب ہو گا پس اسی طرح یہاں بھی ہو گا لیکن یہ خیار تین دن کے ساتھ مقدر نہیں ہے اور یہ حکم د اختلاف اس کی نظائر میں بھی ایسا ہی ہے۔

ترشیح — فاصل حسامی فرماتے ہیں کہ اگر ہرzel ایسے عقد میں ہو کہ جیسیں مال مقصود ہوتا ہے

جیسے خلع، عتن علی مال اور صلح عن دم العدم تو صاحبین کے نزدیک ہرzel باطل اور تصرف لازم ہو گا، اور جو مال مذکور ہوا ہے وہ واجب ہو جائے گا اور امام صاحب کے نزدیک ہرzel معتبر اور موثر ہو گا۔ مذکور تینوں عقود میں مال اسلئے مقصود ہے کہ مال بغیر ذکر کے واجب نہیں ہوتا ہے ایکن جب مال کی شرط لگا دی گئی تو معلوم ہو گیا کہ اسیں مال ہی مقصود ہے لیس خلع، عتن علی المال اور صلح عن دم العدم میں چونکہ مال کی شرط ہے اسلئے ان عقود میں مال مقصود ہو گا۔ اور ان عقود میں ہرzel کی صورت یہ ہو گی مثلاً زوجین نے آپس میں یہ طے کیا کہ ہم لوگوں کے رو برو از راہ مزاں خلع کریں گے مگر حقیقت میں ہمارے درمیان کوئی خلع نہ ہو گا یہ اصل خلع میں ہرzel کی صورت ہے۔ اور مقدار بدل میں خلع کی صورت یہ ہے کہ زوجین نے آپس میں یہ طے کیا کہ ہم لوگوں کے رو برو مزاں دو ہزار کے عوض خلع کریں گے مگر در حقیقت بدل خلع ایک ہزار ہو گا جس بدل خلع میں ہرzel کی صورت یہ ہے کہ زوجین آپس میں یہ طے کر لیں کہ ہم لوگوں کے رو برو دو ہزار درہم کے عوض خلع کریں گے اور حقیقت میں بدل خلع دینا رہوں گے۔ اسی طرح مولے اور غلام نے اصل عتن یا عتن کے بدل کی مقدار یا بدل عتن کی جس میں ہرzel کیا اس طرح کہ قاتل اور مقتول کے اولیاء نے اصل صلح میں یا مقدار بدل صلح میں یا جس بدل صلح میں ہرzel کیا، اپس ہرzel کی مذکورہ تینوں صورتوں میں دونوں نے ہرzel پر باتی رہنے پر اتفاق کیا ہو یا سکوت کیا ہو یعنی خالی الذین ہونے پر اتفاق کیا ہو یا یاد دونوں کا ہرzel کی بقار اور اعراض کے سلسلہ میں اختلاف ہو گیا ہو بہر حال ان تمام صورتوں میں بسوط اسی کتاب الائکاہ کے مطابق مسئلہ خلع میں صاحبین کا فہرہ یہ ہے کہ ہرzel اصل خلع کے سلسلہ میں ہو یا بدل خلع کی مقدار کے سلسلہ میں ہو یا بدل خلع کی جس کے سلسلہ میں ہو تمام صورتوں میں ہرzel باطل ہو جائیگا اور جس پر اہنوں نے اتفاق کیا یا اختلاف کیا یا سکوت اختیار کیا اس کا اعتبار نہ ہو گا بلکہ طلاق دافع ہو جائے گی اور مال مذکور عورت پر واجب ہو گا۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ خلع صاحب زوج میں تصرف نہیں ہے کا احتمال نہیں رکھتا، خیار شرط کا احتمال نہ رکھنے کی وجہ یہ ہے کہ خلع جا ب زوج میں تصرف نہیں ہے گویا شوہر نے یوں کہا۔ ان قبلت مال المیت فانت طلاق، اسی وجہ سے عورت کے قبول کرنے سے پہلے شوہر کو رجوع کا اختیار نہ ہو گا۔ کیونکہ میں میں رجوع کا اختیار نہیں ہوتا اور بیوی کا قبول کرنا میں کی شرط ہے اور میں چونکہ خیار شرط کا احتمال نہیں رکھتی ہے اسلئے خلع خیار شرط کا احتمال نہیں رکھیگا اور جب خلع خیار شرط کا احتمال نہیں رکھتا تو وہ ہرzel کا بھی احتمال نہ رکھے گا کیونکہ ہرzel خیار شرط کے مرتبہ میں ہے اور جب خلع ہرzel کا احتمال نہیں رکھتا ہے تو خلع کے سلسلہ میں ہرzel باطل اور غیر موثر ہو گا اور جب ہرzel کا کوئی اعتبار نہیں رہا تو بیوی پر طلاق دافت ہو جائے گی اور بدل خلع واجب ہو جائے گا۔

و صار کا لذی لز مصنف حسائی اس عبارت سے صاحبین پر ہونے والے اعتراض کا جواب یہ ہے میں۔

سوال — اگر ہم یہ تسلیم کر لیں کہ اصل خلع میں ہرzel موثر نہیں ہے مگر بدل خلع میں ہرzel موثر ہونا چاہیے اسلئے کہ بدل خلع مال ہے اور مال میں ہرzel موثر ہوتا ہے لہذا بدل خلع میں بھی موثر ہونا چاہیے؟

جواب — جواب کا حاصل یہ ہے کہ ہرzel اس مال میں موثر ہوتا ہے جو احالة مقصود ہو اور خلع میں مال خلع کے ضمن میں تبعاً ثابت ہوتا ہے نہ کہ قصیداً ایسیں جب ہرzel خلع میں موثر نہیں ہے تو اس تابع یعنی بدل خلع میں بھی موثر نہ ہو گا اسی کو مصنف نے کہا کہ بدل خلع تابع ہونے کی وجہ سے خلع کے ماندہ ہو گیا جو قفع کا احتمال نہیں رکھتا ہے۔ لیکن اس پر یہ سوال ہو گا کہ آپ نے فرمایا کہ خلع میں مال تابع ہوتا ہے مقصود نہیں ہوتا حالانکہ آپ شروع میں فرمائچے ہیں کہ خلع وغیرہ میں مال مقصود ہوتا ہے۔ ان دونوں بالوں میں تعارض معلوم ہوتا ہے۔

جواب — شروع مسئلہ میں مال کو عقد کے اعتبار سے مقصود قرار دیا گیا ہے اسلئے کہ مذکور عقود مال کے بغیر صحیح نہیں ہوتے اور اس حیثیت سے کہ بدل طلاق علی المال اور اعتاً علی المال کے لئے شرط ہے تابع قرار دیا ہے اسلئے کہ شرط تابع ہوتی ہے۔ الحاصل مال مقصود ہوتا ہے لیکن حیثیت سے اور غیر مقصود ہے دوسری حیثیت سے لہذا کوئی تعارض نہیں ہے۔

لکھنے غیر مقدر بالشیوه لز مصنف و اس عبارت سے ایک شبہ کا جواب دینا چاہتے ہیں شبہ یہ ہے کہ بیس میں خیار شرط کی دلت ام صاحب کے نزدیک تین دن ہے اور ام صاحب کے نزدیک خلع بھی بمنزل خیار شرط کے ہے لہذا اسیں بھی تین دن کا ہی خیار شرط ہونا چاہیے؟

جواب — جواب کا حاصل یہ ہے کہ خیار شرط خلع میں قیاس کے مطابق ہے اسلئے کہ طلاق از قبیلہ اسقاط ہے اور اسقاط کو شرط پر معلق کرنا جائز ہے لہذا اسی دلت کے ساتھ مقید کرنا درست نہ ہو گا اور بیس میں خیار شرط خلاف قیاس ہے اسلئے کہ بیس از قبیلہ اثبات ہے لہذا اس کو شرط پر معلق کرنا جائز نہ ہو گا چلہیے لیکن چونکہ خیار شرط کا ثبوت نفس سے بصراحت ثابت ہے اور وہ تین دلے ہے لہذا اس سے زیادہ کا خیار شرط جائز ہو گا اسلئے کہ جو چیز خلاف قیاس ثابت ہوتی ہے دو بقدر بصراحت ہی ثابت ہوتی ہے اسکے علاوہ خلع میں خیار شرط کے تین دن کے ساتھ مقدر نہ ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ ہرzel چونکہ خیار مودب کے ماندہ ہے لہذا جس طرح خیار مودب میں کوئی دلت نہیں ہوتی ہرzel میں بھی کوئی دلت مقرر نہ ہو گی، اسی وجہ سے ام صاحب کے نزدیک خلع میں خیار شرط کی کوئی دلت متعین نہیں ہے۔ مطلب یہ کہ اگر عورت نے تین دن کے بعد بھی خلع کو اختیار کر لیا تو طلاق واضح ہو جائے گی اور اس پر مال لازم ہو جائے گا، اگر مصنف فرماتے ہیں کہ ہرzel بالخلع کا جو حکم اور اختلاف ہے خلع کے نظائر یعنی طلاق علی مال اور عتاً علی

مال اور صلح عن دم عدو غیرہ کے نزول میں بھی وہی حکم اور اختلاف ہے۔

شَمَلَتْهُ إِنْمَا يَحِبُّ الْعَمَلُ بِالْمُوَاضِعَةِ فِيمَا يُوَثِّرُ فِيهِ الْهَذْلُ إِذَا تَفَقَّعَ عَلَى الْمُبْتَدِئِ إِذَا تَفَقَّعَ عَلَى أَنَّهُ لَعْنِي ضُرِّهُمَا شَيْءٌ أَوْ اخْتَلَفَا حَمِيلٌ عَلَى الْجِدَادِ وَجَعَلَ الْقَوْلُ قَوْلًا مَنْ يَدْعِيْهِ فِي قَوْلِ أَبِي هَنْيَفَةَ وَخِلَافَةَ الْهَمَاءِ

ترجمہ ۔ پھر موافقت ہر ان معاملات میں واجب ہے کہ جنہیں ہرzel موثر ہے جبکہ دونوں نے بنا پر اتفاق کیا ہے وہ حال جب عاقدین اس بات پر اتفاق کر لیں کہ وہ خالی الذہن نہ ہے یاد دونوں (ہرzel وجہ) میں اختلاف کر لیں اسکو وجہ ہی پر محوال کیا جائیگا اور جو کہ وجہ کے مدعی کا قول معتبر ہو گا ابوحنیفہ کے قول کے مطابق بخلاف صاحبین کے، **تشريع** — ثم اذا ثنا بحسب لحاظ اس عبارت سے مصنف ایک اصول بیان فرمائے ہیں اور وہ یہ ہے کہ جن معاملات میں ہرzel موثر ہے اور وہ ایسے امور میں کہ جنہیں مال مقصود ہوتا ہے جیسے خل، صلح عن دم الحمد وغیرہ تو ان معاملات میں ہرzel کی موافقت پر عمل کرنا اس وقت واجب ہو گا جبکہ عاقدین ہرzel پر قائم رہیں یعنی ذکورہ معاملات میں ہرzel اسی وقت ہرzel شمار ہو گا جبکہ متناقدین عقد کے بعد ہرzel پر قائم رہیں اور اگر عاقدین کا اس بات پر اتفاق ہو جائے کہ وہ دونوں عقد کے وقت ہرzel یا جد سے خالی الذہن نہ ہے یا اختلاف ہو جائے بایں طور کہ ایک ہرzel کا مدعی ہو اور دوسرا مدعی کا، ان دونوں صورتوں میں عقد کو وجود اور حقیقت پسندی پر محوال کرتے ہوئے عقد کو صحیح قرار دیں گے لہذا طلاق واقع اور مال لازم ہو گا، یہ ام صاحب کا قول ہے۔ صاحبین فرماتے ہیں کہ ذکورہ دونوں صورتوں میں طلاق کا واقع ہونا اور مال کا واجب ہونا جانب جد کو ترجیح دینے کی وجہ سے نہیں ہے بلکہ اس کی وجہ یہ ہے کہ صاحبین کے نزدیک اس قسم میں ہرzel باطل ہے تو طلاق واقع ہو جائے گی اور عورت پر مال داجب ہو جائے گا۔

وَمَا الْأَقْرَارُ فِي الْهَذِيلِ فَإِنْ يُبَطِّلَهُ سَوَاءٌ كَانَ الْأَقْرَارُ بِمَا يَعْتَمِلُ الْفَسَخَ أَوْ بِمَا الْيَحْمَلُ  
لَاَنَّ الْهَذِيلَ يَمْدُلُ عَنِ الْمُخْلَصِ بِهِ وَكَذَلِكَ تَسْلِيمُ الشُّفَعَةِ بَعْدَ الْتَّطْلِبِ وَالْإِشْهَادِ  
يُبَطِّلُهُ الْهَذِيلُ لِأَنَّهُ مِنْ عِنْدِ مَا يُبَطِّلُ بِعِنْدِ الشُّرُطِ وَكَذَلِكَ إِبْرَاءُ الْغَرِيمِ

ترجیح کے: اور بہر حال ہرzel اقرار کو باطل کر دیتا ہے اقرار خواہ ایسی چیز کا ہے جس میں احتمال فتح ہو یا نہ ہو اسلئے کہ ہرzel مخبر یہ کے عدم وجود پر دلالت کرتا ہے اور اسی طرح طلب واستہاد کے بعد ہاڑلا تک شفیر کو

بھی باطل کرتا ہے اسلئے کہ ترک شفعت ان معاملات میں سے ہے جو خیار شرط سے باطل ہو جاتا ہے، اور اسی طرح مقرض کو قرض خواہ کا ہا زلًا قرض سے بری کرنا بھی بری کرنے کو باطل کرتا ہے۔

**تشریح** ماہیتِ ہرzel کی تینوں فہمتوں میں سے اشارات سے فارغ ہونے کے بعد اب دوسری تین اخبارات کا بیان فرمائے ہیں، اگر کوئی شخص مذاقاً اقرار کرے اقرار خواہ ایسی شے کا ہو کہ جسیں احتمال فتح ہو جیسے نیس و اخبار و یا نہ ہو جیسے نکاح و طلاق و عینہ یہ اقرار باطل ہو جائے گا مثلاً دادمیوں نے ہا زلًا لوگوں کے سامنے نیس یا نکاح کا اقرار کیا اور دنوں اس بات سے بخوبی واقف ہیں کہ ماہنی میں ان کے درمیان نہ کوئی پیش ہوئی ہے اور نہ نکاح، تو یہ ہرzel اس اقرار کو باطل کر دے گا اسلئے کہ اقرار و اخبار اگر جو مخبر ہے کے وجود پر دلالت کرتے ہیں بشرطیکہ مذاقانہ ہوں مگر ہرzel مخبر ہے کے عدم پر دلالت کرتا ہے اسلئے کہ ہا زل لوگوں کے سامنے اسکے برخلاف ظاہر کرتا ہے جو حقیقت میں ہے یعنی حقیقت میں بچھ بھی نہیں ہے اور وہ بطریق مذاق ظاہر کرتا ہے کہ معاملہ ہوا ہے، بہر حال ہرzel مخبر ہے کے عدم پر دلالت کرتا ہے اور اسکے وجود پر، پس جب ہرzel مخبر ہے کے عدم پر دلالت کرتا ہے تو بطریق ہرzel اقرار کے ذریعہ مخبر ہے کو ثابت کرنا کیسے مکن ہو گا لہذا اقرار باطل ہو جائے گا، مصنف فرماتے ہیں کہ ہرzel کے ذریعہ جس طرح اقرار باطل ہو جاتا ہے اسی طرح طلب مواثیبہ اور طلب اشہاد کے بعد ترک شفعت بھی باطل ہو جاتا ہے اور خیار شفعت علی حالہ باقی رہتا ہے۔

**فائدہ** اس بات سے آپ بخوبی واقف ہیں کہ طلب شفعت تین طریقہ پر ہوتی ہے اول طلب مواثیبہ جو کہ نیز کے علم کے وقت ہوتی ہے دوم طلب تقریب جس کو طلب اشہاد بھی کہتے ہیں یہ طلب مواثیبہ کے بعد شفعت یا مشتری یا زمین کے پاس جا کر طلب شفعت پر گواہ بناتے اس سے شفعت مستحکم ہو جاتا ہے حتیٰ کہ اگر اس کے بعد طلب خصوصت میں تاخیر کی نوچن شفعت باطل نہ ہو گا، سوم طلب خصوصت ہے اور وہ یہ ہے کہ فاضی کی مجلس میں حق شفعت کا دعویٰ کرے۔ جب آپکو ذکورہ تفصیل معلوم ہو گئی تو اس سمجھنا چاہیے کہ جس طرح ہرzel کی وجہ سے اقرار باطل ہو جاتا ہے اسی طرح ہرzel اول دو نوں طلبوں کے بعد ترک شفعت کرنے سے ترک شفعت باطل ہو جاتا ہے یعنی حق شفعت باقی رہتا ہے۔ اس کے بعد مصنف رہ فرماتے ہیں کہ اگر کسی نے اپنے ملیوں کو ہرzel بری کر دیا تو ہرzel کیوجہ سے یہ بری کرنا بھی باطل ہو جائے گا حتیٰ کہ ملیوں کو ہرzel بری کرنا بھی نہ ہو گا، میں ملیوں پر علی حالہ باقی رہے گا۔

وَأَمَّا الْكَافِرُوا إِذَا تَكَلَّمُوا لِكَلَمَةِ الْإِسْلَامِ وَتَبَرَّأُونَ دِيْنُهُ هَا زلًا كَلِمَبُ اَنْ يُخْكَرَ بِإِيمَانِهِ كَالْمُكْرَرَ كَلِمَتَهُ بِسَرِّ اَسْتَأْنَةِ اِنْشَاءِ لَا يَمْتَنَعُ مُحَكَّمَهُ الرَّدَّ وَالْتَّرَاجِيَّ،

ترجمہ۔ اور بہر حال کافرنے جب کلمہ اسلام کا تکلم کیا اور اپنے دین سے ہر لابرأت خاہر کی تو اسکے ایمان کا حکم لگانا واجب ہو گا جیسا کہ مکرہ، مسئلہ کہ ایمان ایسی اشارہ کے مرتبہ میں ہے جس کا حکم رد اور تراخی کا احتمال نہیں رکھتا۔

تشريح۔ مصنف علیہ الرحمہما محبت بالہرزل کی تیسری قسم یعنی اعتقادیات کا بیان فرمائے ہیں، اگر کسی کافرنے اسلام کا کلمہ ایسی زبان سے مزاقاً کہہ دیا اور اپنے دین سے انہمار برأت کر دیا تو احکام دنیا میں ایسکے اسلام کا حکم لکھا یا جلئے کا رہنے کے اقرار بالسان ایمان کے دوار کان میں سے ایک ہے وہ پایا گیا جیسا کہ وہ شخص کہ جس سے کلمہ اسلام کہلوایا گیا وہ اس رکن کے موجود ہونے کی وجہ سے مسلمان شمار ہوتا ہے! وجود یہ مکرہ کلمہ اسلام کے تکلم پر راضی نہیں ہے لہذا ہر لابرأت کلمہ اسلام کہنے والا بدرجہ اولے مسلمان شمار ہو گا، اور وجہ اس کی یہ ہے کہ ایمان ایسے اشارہ کے مرتبہ میں ہے جس کا حکم رد اور تراخی کا احتمال نہیں رکھتا کیونکہ اسلام کا رد کرنا اسی بھی طرح ممکن نہیں ہے بخلاف یعنی خیار عجیب یا خیار روریت کی وجہ سے رد کا احتمال رکھتی ہے، اور اسی طرح اسلام کا حکم موثر نہیں ہوتا ہے بلکہ کلمہ اسلام کے تکلم کے فوراً بعد مرتب ہوتا ہے پس اسلام طلاق یا عتاق کے مانند ہو گا یعنی جس طرح طلاق و عتاق میں ہر لب موثر نہیں ہوتا اسی طرح اسلام کے اندر بھی ہر لب موثر نہیں ہو گا یعنی ہر لب کا اعتبار نہیں ہو گا اسی طرح اگر کسی مسلمان نے ہر لابرأت کلمہ کفر کہہ دیا اگرچہ اسکے من کا رادہ نہ کیا ہو تو یہ شخص ہر لب کی وجہ سے مرتد ہو جائے گا۔

وَأَمَّا السَّفَهُ فَلَا يَعْلَمُ بِالْأَهْمَالِيَّةِ وَلَا يَمْنَعُ شَيْئاً مِّنْ أَخْدَادِ الشَّرْعِ وَلَا يُؤْمِنُ بِالْمُعْجِزِ  
أَمْ لَا يَعْنِدُ أَبِي حَنِيفَةَ وَكَذَا عِنْدَ غَيْرِهِ فِيمَا لَا يَبْطِلُهُ بِالْهَرْزِ لِأَنَّهُ مُكَابِرٌ  
الْعُقُولِ بِغَلَبَتِ الْهَوْمِيِّ فَلَمَّا تَلَمَّعَ يَكِنْ سَبَبَ الِنِّفَرِ وَمَسْعُ الْمَالِ عَنِ السَّفَهِيِّ الْمُبَدِّرِ فِي  
أَوْلِ الْبُلُوغِ ثَبَّتِ النِّصْرِ أَمَّا عَمُورَبَةَ عَلَيْهِ وَغَيْرِهِ مَفْقُولُ الْمَعْنَى فَلَا يَحْتَسِمُ  
الْمَقَابِسَ۔

ترجمہ۔ اور بہر حال سفہیت الہمیت میں خلل انداز نہیں ہوتی اور زندہ احکام شرع میں سے کسی حکم کو مانع ہوتی ہے اور زندہ جو رد اجوبہ کرتی ہے نزدیک ابوحنیفہ و کے اور اسی طرح دوسروں کے نزدیک بھی ان معاملات میں کہ جو ہر لب سے باطل نہیں ہوتے (مثلاً طلاق و عتاق) جو رد اجوبہ نہیں کرنا اسکے کہ سفیہ غلبہ ہوئی کی وجہ سے عقل کی مخالفت کرتا ہے لہذا سفہیت شفقت کا سبب نہیں ہو سکتی اور ابتداء باروغہ میں سفیہ مبذر سے مال کو رد کناش سے ثابت ہے یا یہ سفیہ پر عقوبت ہے یا غیر معقول المفہوم ہے لہذا

قیاس کا احتمال نہیں رکھتا۔

**تشریح** — سفہت عوارض مکتبہ میں سے پانچواں عارض ہے سفہت لفت میں خفت عقل اور بے دوقنی کو کہتے ہیں اور اصطلاح شرع میں تبذر الال علی خلاف مقتضی العقل کو کہتے ہیں، سفہت کی وجہ سے چونکہ قوی نظاہری و باطنی ہیں کسی قسم کا ضعف یا خلل واقع نہیں ہوتا لہذا سفہت کی وجہ سے ناہلیت میں خلل واقع ہوگا اور نا احکام شرعیہ میں سے کوئی حکم منقی ہو گا بلکہ اس پر تمام احکام اسی طرح واجب ہونگے جس طرح عاقل بالغ پر ہوتے ہیں۔ ام صاحب کے نزدیک سفہت کسی قسم کے تصرف کو نہیں روکتی تصرف خواہ ایسا ہو جو ہر ہر زل سے باطل نہ ہوتا ہو جیسے نکاح اور طلاق چنانچہ خواہ ایسا ہو کہ جو ہر زل سے باطل سو جاتا ہو جیسے نیج واجارہ وغیرہ، اسی طرح صاحبین کے نزدیک سفہت ان معاملات پر پابندی عائد نہیں کرنی جن معاملات کو ہر زل باطل نہیں کرتا جیسے نکاح، طلاق اور عتاق وغیرہ چنانچہ نہ کوہہ تمام معاملات میں سفہیہ کا تصرف اسی طرح درست ہے جس طرح غیر غنیمہ کا البته صاحبین کے نزدیک سفہت ان معاملات پر پابندی عائد کرنی ہے جو ہر زل سے باطل ہو جاتے رہیں جیسے نیج واجارہ۔

صاحبین کی دلیل یہ ہے کہ سفہیہ کو نیج واجارہ وغیرہ میں اس پر شفقت کی وجہ سے مجوز قرار دیا جاتا ہے جیسا کہ جبی لا ایعقل اور مجنون کو نیج واجارہ وغیرہ میں ان کے فائدہ کی خاطر مجوز قرار دیا جاتا ہے لہذا صاحبین کے نزدیک سفہیہ کی نیج واجارہ، وہی وغیرہ جن معاملات میں احتمال لفظ ہے نافذ نہ ہوں گے اس لئے کہ اگر سفہیہ کو مجوز قرار نہ دیا گی تو وہ اپنا تمام مال یا بجا خرچ کر کے بیت الال کے لئے بوجہ بن جائے گا اسی وجہ سے شفقتہ سفہیہ کو مجوز قرار دیا گیا۔

ام صاحب کی دلیل یہ ہے کہ سفہت جنون وغیرہ کے اندماقت سادہ نہیں ہے کسی ہے بلکہ مصحت ہے کیونکہ سفہیہ خواہشات نفاسی کے غلبہ کی وجہ سے ایک معاملہ کی قباحت کو جانے کے باوجود اس عقل کے عقل کے ساتھ مخالفت اور دشمنی کرتا ہے جب معاملہ ایسا ہے تو سفہیہ کی شفقت درحمت کا مستحق نہ ہو لہذا وہ نہ کوہہ معاملات میں مجوز عن التصرف بھی نہ ہوگا۔

**سوال** — جب سفہیہ ام صاحب کے نزدیک شفقت کا مستحق نہیں ہے تو سفہیہ مبذرستے بھیں سال تک اس کا مال کیوں روک لیا جاتا ہے؟

**جواب** — اس کا ثبوت نص سے ہے چنانچہ باری تعلیم کا ارشاد ہے "وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءِ مَا لَا يَحْمِلُونَ" یعنی سفہیار کو ان کا مال جو سفہیارے پاس ہے نہ دو "فَإِنَّ أَنْتَمْ مِنْهُمْ رَشِيدًا فَادْفُعُوا إِلَيْهِمْ مَا مَوَالَهُمْ" اور جب تم پر محسوں کر لو کہ وہ سمجھدار ہو گئے ہیں تو ان کا مال ان کو دے دو۔ ام صاحب فرماتے ہیں کہ بلوغ کے ابتدائی زمانہ میں بچپن کے اثر کی وجہ سے اسیں سفہت ہو لتی ہے جب سفہت کا زمانہ قدر سے طویل ہو جائے

تو اس کو ائمہ تر ہو جب تم کو تجربہ سے یقین ہو جائے کہ وہ سجادہ ارہو گیا ہے تو اس کو اسکا مال دے دو امام صاحب نے اس کی مدت تجھیں سال مقرر کی ہے اسلئے کہ ۱۵ سال کی عمر میں انسان دادا بن سکتا ہے اور جب آدمی دادا بن جلتے تواب اسیں سجادہ ارہی آجائی چاہیے اور عام طور پر سجادہ آہی جاتی ہے اس لئے ۱۵ سال عمر ہونے پر مال حوالہ کرنے میں کوئی مضہا لعنة نہیں ہے۔

وَمِنْ أَمْالِ عَنِ اسْفِيَةِ الْخَرْصِ مَصْنُفُ عَلِيِّ الرَّحْمَنِ اس عبارت سے امام صاحب کے مسلک پر ہونیوالے ایک اعتراض کا جواب دے رہے ہیں اسی اعتراض کا حاصل یہ ہے کہ آپ حفظ مال کی خاطر سفیہ سے اس کا مال روک لینے کے قابل یہاں تک کہ ۱۵ سال کی عمر تک اس کو نہیں دیا جاتا تو اس پر قیاس کرتے ہوئے مجرم عن التصرفات کو سمجھی ثابت کرنا چاہیے کیونکہ حفظ مال کے سلسلہ میں مجرم اور منع المال دونوں برابر ہیں۔

جواب — جواب کا حاصل یہ ہے کہ سفیہ سے اس کے مال کو روک لینا یا تو بطریق عقوبت ہے اسلئے کہ تذیر مصیحت اور ایتھار ہوئے ہے اور منع المال اس کی سزا ہے یا غیر معقول المعنی (امر تعبدی) ہے اسلئے کہ مال کے مال کو روک لینا باوجود دیکھ وہ کمال عقل اور کمال تکمیل رکھتا ہے خلاف عقل اور خلاف قیاس ہے اور قیاس کی شرط یہ ہے کہ مقتبس علیہ معقول المعنی ہو اور عقوبت کے طور پر نہ ہو، پس یہاں مقتبس علیہ (منع المال) چونکہ غیر معقول یا عقوبت کے طور پر ہے اسلئے قیاس کی شرط فوت ہو گئی لہذا منع مال پر مجرم کو قیاس کرتے ہوئے سفیہ کو بھجو قرار دینا درست نہ ہو گا۔

وَأَمَّا الْخَطَاءُ فَهُوَ فَوْقَ جُعْلٍ عَدْلَ الْصَّالِحِ الْسُّقُوطُ بِعِقَدِ النَّشَرِ تَعَالَى إِذَا حَصَّلَ عَنْ إِجْتِهَادٍ وَشَبَهَهُ فِي الْعُقُوبَةِ حَتَّىٰ قِيلَ الْمَخَاطِي لِأَمْيَاثِهِ وَلَا يُوَافَدُ بِمُعَدِّلٍ لَا فِي صَاصٍ لِكُنَّةِ الْأَمْيَاثِ فَعَنْ ضَرْبِ تَقْصِيرٍ يَصْلَحُ سَبَبًا لِلْجَزَاءِ الْقَامِرِ وَهُوَ الْكَفَارُ لَا وَصَاحَ طَلاقَةٌ عِنْدَهُمَا وَيَحِبُّ أَنْ يَسْعَىٰ بِسَيِّعَةٍ كَبِيعِ الْمُكَرَّرِ،

ترجیح ہے اور بہر حال خطا اسی قسم ہے جس کو حقوق اللہ کے لئے عذر قرار دیا گیا ہے جیکہ اجتہاد کے باوجود واقع ہو جائے اور عقوبت میں شبیر قرار دیا جائے گا یہاں تک کہ خاطی نہ (عند اللہ) گز نگار ہو گا اور نہ حدود و قصاص میں ماخوذ ہو گا، اس کے باوجود کوتاہی کے ارتکاب سے برکی قرار دیا جائے گا جو کہ جزا قاصرا کا سبب ہوتی ہے اور خاطی کی ہمارے نزدیک (خلاف امام شافعی) کے صحیح ہے اور خاطی کی نیز اسی طرح منعقدہ ہو جاتی ہے جس طرح مکرہ کی ہو جاتی ہے۔

تشریع — خطا، عوارض مکتبہ میں سے چھٹا عارض ہے، خطا لفظ میں صواب کی خندکو

کہتے ہیں اور اصطلاح میں بغیر قصد تام کے کسی فعل کو کرنا مشلاً شکار کو تیر بارا مگر کسی انسان کو لگ گیا یخ طار، شمارہ ہو گی اسلئے کہ تیر کو ارادہ قبلاً یا مگر انسان کو مارنے کا ارادہ نہیں تھا اسی کو قصد غیر تام کہتے ہیں، خطار کو حقوق اللہ میں قابل معافی عذر قرار دیا گیا ہے بشرطیکہ احتیاط اور بیدار مفرزی کے باوجود واقع ہو رہا تھا کہ اگر ختری کے باوجود وجہت قبلہ میں خطار واقع ہو گئی تو یہ خطار معاف ہے اور نماز درست ہے المتریہ معافی حقوق اللہ میں ہے اگر کسی نے خطا و حق البعد ضائع کر دیا تو وہ نقصان کا ضامن ہو گا مشلاً شکار بمحض کسی کی بکری مار دی یا اپنا مال سمجھ کر غیر کا مال کھا یا تو نقصان کا ضامن ہو گا۔

**فائدہ** — اس بات میں اختلاف ہے کہ خاطی سے مواخذہ عقلابائز ہے یا نہیں، معتبرلہ کے یہاں جائز نہیں ہے اسلئے کہ خطار جنایت نہیں ہے جونکہ خطار میں ارادہ نہیں ہوتا اور جنایت کے بغیر مواخذہ حکمت کے خلاف ہے تو اللہ تعالیٰ کی شان کے مناسب نہیں ہے۔ ہمارے نزدیک خطار پر مواخذہ عقلابائز ہے اسلئے کہ اللہ تعالیٰ نے خطار پر مواخذہ نہ کرنے کی طلب کی تلقین فرمائی ہے "ربنا لا تواخذنا ان نسينا ادا خطنا ماء اگر خطار پر مواخذہ درست نہ ہوتا تو یہ ایسی شے ہو گی کہ جس کا وقوع جائز نہیں ہے اور یہ تحسیل حاصل ہے لیکن جو اس کے باوجود مواخذہ کا ساقط ہو جانا یہ آپ صلم کی دعا کی برکت سے ہے اپنے فرمایا "ربنا لا تواخذنا"

و شہرہ فی العقوبة لذ اسکا عطف عذر اپر ہے مطلب یہ ہے کہ خطار جس طرح حقوق اللہ کو ساقط کرنے کے لائق عذر ہے اسی طرح باب عقوبت میں خطار کو شہر قرار دیدیا گیا ہے لیکن جس طرح شبہ کی وجہ سے حدود و قصاص دفع ہو جاتے ہیں خطار سے بھی دفع ہو جاتے ہیں حتیٰ کہ خاطی نہ تو گنہگار ہوتا ہے اور نہ اس پر حدود و قصاص کا حکم جاری ہوتا ہے چنانچہ اگر شب زفاف میں کسی شخص نے اپنی منکوحہ کے بجائے کسی غیر سے ولی کری تو یہ شخص نہ تو گنہگار ہو گا اور نہ اس پر حدوزنا جاری ہو گی۔ اسی طرح اگر کسی نے شکار سمجھ کر خطار کسی انسان کو قتل کر دیا تو نہ اس پر قصاص واجب ہو گا اور نہ قتل عد کا جرم قرار دیا جائے گا، اور حاصل اس سلسلہ میں ہیں علیکم جناح فیما اخطأتم به"

لکھنہ لا ینفك عن ضرب لذ صحف اس عبارت سے ایک ہم کا ازالہ فرمائے ہیں وہم یہ ہے کہ جب خطا کو جو جس سے عقوبت اور سزا معاف ہو جاتی ہے تو قتل خطار میں قاتل پر کفارہ اور دیت بھی واجب نہ ہونی چاہئے اسلئے کہ کفارہ میں بھی عقوبت کے معنے ہیں۔

اس کا جواب یہ ہے کہ خطار فعل کے ارتکاب میں ایک گونہ کوتاہی ہوتی ہے اس طور پر کہ اگر اس نے احتیاط اور بیدار مفرزی سے کام لیا ہوتا تو اس خطار سے پنج سکتا تھا اور یہ کوتاہی اگرچہ عقوبت مخصوصہ اور جزا کا مل کا سبب نہیں ہو سکتی لیکن جزار قاصر کا سبب بن سکتی ہے اور وہ جزار قاصر کفارہ ہے، کفارہ جزار قاصرہ

اسلئے ہے کہ کفارہ من وجوہ توبعتادت ہے چنانچہ کفارہ کفارہ پر وابستہ نہیں ہوتا اور من وجوہ عقوبات ہے اسلئے کہ وہ فعلی جزار ہے بغیر کسی فعل کے داجب نہیں ہوتا۔ کفارہ میں وجوہ توبعتادت اور عقوبات لہذا اس کا سبب بھی متعدد میں الحظر والا باحت ہونا چاہیئے اور وہ خطاہ رہے اسلئے کہ نفس ری میل ہے مگر ترک احتیاط محظوظ ہے۔ مصنف حسائی فرماتے ہیں کہ ہمارے نزدیک خاطلی کی طلاق واقع ہو گی مثلاً اگر کسی شخص نے اپنی بیوی کے اذہبی کہنے کے بجائے خطاہ انت طالق کہہ دیا تو طلاق واقع ہو جائے گی مگر اہم شافعی کے نزدیک طلاق واقع نہیں ہو گی، اہم شافعی رخاطلی کو نامم پر قیاس کرتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ کلام کی صحت کا تعلق ارادہ سے ہوتا ہے اور جس طرح نامم کا کوئی ارادہ نہیں ہوتا خاطلی کا بھی کوئی ارادہ نہیں ہوتا نیز علیہ السلام نے فرمایا ہے "رفع عن امتی الخطاہ والنسیان" لہذا طلاق واقع نہیں ہو گی۔ اہم صاحب کی دلیل یہ ہے کہ طلاق کا تعلق کلام سے ہے اور قصد و ارادہ امر مخفی ہے جس کے ساتھ کوئی حکم متعلق نہیں ہو سکتا بلکہ حکم سبب ظاہر سے متعلق ہونا ہے اور وہ اہلیت قصد اور بلوغ ہے۔

اہم شافعی ری دلیل کا جواب یہ ہے کہ خاطلی کو نامم پر قیاس کرنا درست نہیں ہے اسلئے کہ نامم بالکلیہ مسلوب الاختیار ہوتا ہے اور خاطلی کو اختیار حاصل ہوتا ہے البتہ اختیار کے استعمال میں کوتاہی کرتا ہے اب رہا حدیث سے استدلال تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس حدیث سے آخرت کی سزا کا مرتفع ہونا مراد ہے دنیا و کی حکم کا جاری نہ ہونا مراد نہیں ہے چنانچہ خاطلی پر دریت اور کفارہ کا داجب ہونا اس بات کی بین دلیل ہے کہ خطاہ کی وجہ سے دنیا و کی حکم مرتفع نہیں ہوتا۔

مصنف فرماتے ہیں کہ جس طرح خاطلی کی طلاق واقع ہو جاتی ہے اس کی بیع بھی درست ہوتی ہے مثلاً اگر کوئی شخص سچان اللہ کہنا چاہے اور اس کی زبان سے بعت منک ایذا بالف دریم نہیں نہیں گیا اور مخاطب نے قبول کر لیا تو بیع درست ہو جائے گی مگر بیع کی صحت رضا مندی پر موقوف ہو گی جیسا کہ مکرہ کی بیع نہیں ہو کر منعقد ہو جاتی ہے، انعقاد کا سبب ایجاد و قبول کا اس کے محل میں واقع ہونا ہے اور فساد کا سبب رضا مندی کا نہ پایا جائے۔

وَأَمَّا السَّفَرُ فَهُوَ مِنْ أَسْبَابِ التَّغْفِيفِ بِوَقْتِهِ فِي قَصْرِ دَوَاتِ الْأَرْبَعِ وَفِي تَالِغِيَّةِ الْمُصُومِ  
لِكِتَابَهُ لِمَا تَكَانَ مِنَ الْأُمُورِ الْمُغْتَارَةِ لَا وَلَعَلَّكُمْ مُوْجِبًا ضَرَرٍ وَرَدًا لَا زَفَرَةٌ قَبِيلَ أَذَّا  
أَصْبَحَ صَائِمًا وَهُوَ مَسَافِرٌ أَوْ مُقِيمٌ فَسَافِرٌ لَا يُبَاخِلُهُ الْفِطْرُ بِمِنْلَافِ الْمَرِيْضِ وَلَا فَطَرَ  
كَانَ قِيَامُ السَّفَرِ الْمُبِيْحِ شُبَهَةً فِي اِبْجَابِ الْكَفَارَةِ لَا وَلَوْ اَفْطَرَ شُعْسَافِرٌ لَا يَسْقُطُ مَعْنَهُ  
الْكَفَارَةُ بِغِلَافٍ مَا اذَا مَرَضَ لِمَا تُلَنَّا،

ترجمہ م اور بہر حال سفر تو وہ تخفیف کے اس باب میں ہے اور سفر رباعیہ میں قصر کی صورت میں اور روزہ میں تاخیر کی صورت میں موثر ہوتا ہے لیکن سفر چونکہ اختیار کردہ امور میں سے ہے اور اس کی ضرورت کو لازم نہیں کرتا جو لازم ہو اسلئے کہا گیا ہے کہ اگر مسافر نے روزہ دار ہو کر صحیح کیا مقیم نے روزہ کی حالت میں صحیح کی اور پھر مسافر ہو گیا تو ان کے لئے افطار کرنا مباح نہ ہو گا بخلاف مریض کے، اور اگر مسافر نے افطار کر لیا تو سفر پیچ کا وجہ کفارة واجب کرنے میں شبہ ہو گا اور اگر مقیم نے روزہ توڑنے کے بعد سفر کیا تو اس سے کفارہ ساقط نہ ہو گا بخلاف اس صورت کے کہ جب روزہ توڑنے کے بعد مریض ہو گیا تو کفارہ ساقط ہو جائیگا جبکہ ہم نے بیان کیا کہ امر حنفی امور سما دیر میں سے ہے)

تشریح عوارض مکتبیہ میں سے اس تو ان عارض ہے سفر لفت میں قطع مسافت کو کہتے ہیں اور اصطلاح شرع میں بقصد سیر طویل خروج کا نام ہے جس کی ادنیٰ مدت اونٹ اور پیدل چلنے والے کی رفتار سے تین دن اور تین رات ہے مسافر کی عقل اور قدرت چونکہ بانی رسمی میں اسلئے سفر اہلیت کے منانی نہیں ہے البتہ سفر احکام میں اس باب تخفیف میں سے ہے اسی کو مصنف نے فرمایا ہے کہ سفر صلوٰۃ رباعیہ میں موثر ہے یعنی بعد وائل رکعتوں کو ساقط کر دیتا ہے حتیٰ کہ احناف کے نزدیک اکام بالکل مشروع نہیں ہے امام شافعی رضی کے نزدیک غریبیت اکام ہے مگر قصر کی بھی رخصت ہے جیسا کہ مسافر کے لئے روزہ رکھنا غریبیت ہے اور افطار کرنا رخصت ہے، نیز امام شافعی رضی کے نزدیک غریبیت میں رخصت نہیں ہے بخلاف احناف کے کہ خواہ سفرِ معصیت ہو یا سفر عبادت قصر واجب ہے اسلئے کہ نفس سفر مشقت کے قابل مقام ہے اور مشقتِ حقیقی ہو یا تقریری قصر واجب اور اکام ممنوع ہے۔

لکھنہ لہاکان من الامور المختارة اہم مصنف اس عبارت سے ایک سوال کا جواب دے رہے ہیں اور وہ یہ یہ کہ جب سفر اس باب تخفیف میں سے ہے تو مسافر مریض کے ماند ہو گا اور جب ایسا ہے تو اگر مسافر بحال ت روزہ صحیح کرے یا مقیم بحال ت روزہ صحیح کرے پھر سفر شروع کر دے تو اس کے لئے روزہ توڑنیا جائز ہونا چاہیے اور اس مقیم پر کہ جس نے روزہ توڑنے کے بعد سفر شروع کیا ہے کفارہ لازم نہ ہونا چاہیے جیسا کہ مریض اگر روزہ توڑ دے تو اس پر کفارہ واجب نہیں ہوتا۔ مصنف علیہ الرحمہ اسی سوال کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ سفر اور مریض کے درمیان فرق ہے فرق یہ ہے کہ سفر اختیاری چیز ہے بشرطیکہ اجباری نہ ہو اور مریض اختیاری چیز نہیں ہے نیز سفر ضرورت کو لازم کرنے والا نہیں ہے یعنی سفر ایسی ضرورت کو لازم نہیں کرتا کہ جس کی وجہ سے افطار لازم ہو اور اسکا دفعہ کرنا ممکن نہ ہو بلکہ سفر کو ترک کر کے ضرورت کو دفع کر سکتا ہے۔

اس کے بخلاف اگر مریض نے بستکلف روزہ رکھ لیا اور پھر افطار کا ارادہ کر لیا تو اس کے لئے

افطار حلال ہو گا۔ اور اگر مسافرنے بحالت صوم صحیح کر کے یا مقیم صاحب کے سفر شروع کر کے روزہ توڑ دیا تو ان دونوں پر کفارہ واجب نہ ہو گا اسلئے کہ کفارہ ایسے صوم واجب کو توڑ نے سے واجب ہوتا ہے کہ جیسی کسی طرح کا شہر نہ ہو حالانکہ سبب وجوب کفارہ میں شبہ پیدا کرتا ہے اور اگر مقیم صاحب نے بحالت افاقت روزہ توڑ دیا اور پھر سفر شروع کیا تو اس سے کفارہ ساقط نہ ہو گا اسلئے کہ اس صورت میں سفر میں وجود بوجوب کفارہ میں شبہ پیدا کرتا ہے روزہ توڑتے وقت نہیں پایا گیا تو کفارہ بھی ساقط نہ ہو گا اس کے بخلاف اگر تدرست صاحب نے بحالت صحبت روزہ توڑ دیا اور پھر مریض ہو گیا تو اس سے کفارہ ساقط ہو جائے گا اسلئے کہ مرض امر مادی ہے اسکی بندے کو کوئی اختیار نہیں ہے لہذا یہ ایسا ہرگز مجبور کا بحالت مرض افطار کیا ہو۔

وَمَا الْإِكْرَارُ فَتَوْعَانٌ كَامِلٌ يُفْسِدُ الْإِخْتِيَارَ وَيُوْجِبُ الْلَّجَاءَ وَقَاتِلُهُ بَعْدَمِ الرَّضَاءِ  
وَلَا يُوْجِبُ الْلَّجَاءَ وَالْإِكْرَارُ بِمُجْمَلِهِ لَا يُنَافِي أَهْلِيَّةَ وَلَا يُوْجِبُ وَضْعَ الْخَطَابِ  
يُعَالَى لِإِنَّ الْمُكْرَرَ لَمْ يُبَشِّلْ وَالْإِسْتِلَاءُ يُحَقِّقُ الْخَطَابَ الْأَثْرِيِّ أَنَّهُ مُتَرَدٌ مَّبْيَنٌ فَرُدْنٌ  
وَخَطِيرٌ إِيمَانِهِ وَرُخْصَتِهِ وَيَا شِرْفِيْهِ مَرَّةٌ وَيُوْجِبُ أَخْرِيَّاً فَلَأَرْغُصَتَهُ فِي الْقَسْطِيلِ  
وَالْجَرْحِ وَالزِّنَبِ يَعْذِرُ الْإِكْرَارُ لِأَمْسِلَةٍ وَلَا يَعْظُرُهُ مَعَ الْكَامِلِ مِنْهُ فِي الْمَيْتَتِ وَ  
الْخَنَمِ وَالْخَنَزِيرِ،

ترجمہ:۔ اور بہر حال اکراه کی دو قسمیں ہیں ایک کامل جو اختیار کو فاسد کرتا ہے اور اضطرر کو ثابت کرتا ہے اور دوسری قسم قاصر ہے جو رضا کو مندوم کرتا ہے اور اضطرار کو ثابت نہیں کرتی اور اکراه اپنی تمام اقسام کے ساتھ الہیت کے منافی نہیں ہے اور نہ مکرہ سے خطاب کو کسی حال میں ساقط کرتا ہے اسلئے کہ مکرہ مبتلى ہوتا ہے اور ابتلاء خطاب کو محقق کرتا ہے کیا تم نہیں دیکھتے ہو کہ مکرہ فرض، حرام، اباحت اور رخصت کے درمیان متعدد ہے اور اسکی مکرہ کبھی لگنہ گار ہوتا ہے اور کبھی با جوہ ہوتا ہے لہذا قتل، زخم اور زنا میں اکراه کے عذر کیوجہ سے بالکل رخصت نہیں ہے اور اکراه کامل کے ساتھ مردار، شراب اور سوہ میں کوئی ممانعت نہیں ہے۔

تشریع عوارض مکتبہ میں سے یہ اٹھوان عارض ہے اس کی دو قسمیں ہیں کامل و رقاصر اکراه کامل وہ ہے کہ جس میں جان یا کسی عضو کے تلف ہونے کا خف ہو اکراه کی پر قسم مکرہ کے اختیار صحیح کو فاسد کرتا ہے اور اضطرار کو ثابت کرتی ہے۔ معلوم ہونا چاہئے کہ اختیار کی دو قسمیں ہیں صحیح اور فاسد

صحیح وہ ہے کہ فاعل جسیں مستقل ہو اسکا اختیار کسی دوسرے کے تابع نہ ہو، اور فاسد وہ ہے کہ فاعل اسیں مستقل نہ ہو بلکہ اس کا اختیار دوسرے کے تابع ہو۔

اکراہ قاصر ہے کہ جو رضا کو معدوم کر دے یعنی فاعل اس فعل کو کہ جس پر مجبور کیا گیا ہے بخوبی نہ کرے ایکراہ قاصر ہے جان یا عضو کے تلف کا خوف نہیں ہوتا مگر ضرب شدید یا جس مددی کا خوف ہوتا ہے، اکراہ کی یہ قسم اختیار کو فاسد نہیں کرتی، اکراہ کی ایک تیسری قسم بھی ہے جس کو مصنف نے ذکر نہیں کیا ہے اسلئے کہ اس سے احکام متعلق نہیں ہیں اور وہ یہ ہے کہ اسیں نہ اختیار فاسد ہوتا ہے اور نہ رضا معدوم ہوتا ہے مثلاً یہ کہ کسی کے والدین یا اڑکے بایوی اور غیرہ کو جس کرنے کی دھمکی دیجئے اکراہ کیا جائے۔

اکراہ خدا کامل ہو یا قاصر نہ الہیت و حب کے منانی ہے اور نہ الہیت ادارے اور نہ اکراہ کی وجہ سے مکرہ سے خطاب ساقط ہوتا ہے اسلئے کہ مکرہ حالت اکراہ میں اسی طرح مکلف رہتا ہے جس طرح حالت اختیار میں بلکہ ابتلا تو خطاب کو اور زیادہ مؤکد کر دیتا ہے۔

الاتری انہ مترود الہیزیہ والا ابتلا، بحق الخطاۃ کی تائید ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ مکرہ پر اس عمل کو کرنے میں کہ جس پر اس کو مجبور کیا گیا ہے چار قسم کے احکام عائد ہوتے ہیں، فرض، حرام، اباحت اور رخصت، مکرہ علیہ پر بعض صورتوں میں عمل فرض ہوتا ہے جیسا کہ اکل میتہ جبکہ اکراہ کامل ہو اسی عورت میں مردار کھالینا مکرہ کے لئے فرض ہے اگر نہ کھا کر جان دے دی تو عند اللہ سزا کا مستحق ہو گا اسلئے کہ اس نے خود کو ہلاکت میں ڈالا حالانکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا، الالمقو باید یکم اے المبتکلة۔ اور بعض صورتوں میں ماکرہ علیہ پر عمل کرنا حرام ہوتا ہے جیسا کہ زنا اور قتل نفس بغیر حق، اگر کسی شخص کو نہ کوڑہ دونوں کاموں پر مجبور کیا اور اس نے اپنی جان بچانے کیلئے زنا یا قتل کا ارتکاب کر لیا تو حرام ہے، اور بعض صورتوں میں ماکرہ علیہ پر عمل کرنا مباح ہوتا ہے مثلًا روزہ توڑنے پر اکراہ، اگر کسی کو روزہ توڑنے پر مجبور کیا گیا تو اس کے لئے روزہ توڑنا مباح ہے اور بعض صورتوں میں ماکرہ علیہ پر عمل کرنا رخصت ہو جاتا ہے مثلًا کلمہ کفر کہنے پر اکراہ، اگر کسی کو کلمہ کفر کہنے پر مجبور کیا گیا تو اس کیلئے رخصت ہے کہ کلمہ کفر زبان سے کہدے بشرطیکہ قلب مطمئن ہو اگرچہ عزیمت کلمہ کفر نہ کہنا ہے اگرچہ جان قربان کرنی پڑے۔

اباحت اور رخصت میں فرق یہ ہے کہ رخصت میں فعل مباح نہیں ہو جاتا کہ اس فعل کی حرمت ہی مرتکب ہو جائے البتہ رفع الائم میں اباحت کا معاملہ کیا جاتا ہے اور اباحت میں فعل کی حرمت مرتکب ہو جاتی ہے۔ مذکورہ چاروں قسموں کے احکام مکرہ سے متعلق ہیں اس سے معلوم ہوا کہ مکرہ مخاطب بننے کی صلاحیت رکھتا ہے ورنہ مذکورہ احکام میں مکرہ کو مخاطب نہ بننا یا جاتا۔

وَرَخْصَنِ فِي اِبْرَاهِيمَةِ الْكُفُرِ وَافْسَادِ الصَّلَاةِ وَالصَّوْمِ وَاِسْتِلْفِيْهِ مَالَ الْخَيْرِ  
الْجِنَانِيَّةِ عَلَى الْاِعْرَامِ وَقَنْكِيْنِ النَّرَأَةِ مِنَ الرِّنَانِيِّ الْاِكْرَاهِ الْكَامِلِ وَاِسْتَانَارَقَ  
فَعَلُهَا فِعْلَتَهُ فِي الرَّخْصَنِ لِأَنَّ نَسْمَةَ الْوَلَدِ لَا تَسْقُطُ عَنْهَا فَلَعْنَيْكُنْ فِي مَعْنَى الْقُتْلِ بِغَلَافِ  
الرَّهْبَلِ وَلِهَذَا وَعَبَ الْاِكْرَاهُ الْفَاصِمُ شَبَهَهُ فِي دَرَرِ الْمَحَدِ عَنْهَا دُونَ الرِّجَلِ فَنَبَتَ  
بِهَذَا الْجِنَانِيَّةِ أَنَّ الْاِكْرَاهَ لَا يَصْلَحُ لِاِبْطَالِ شَيْءٍ مِنَ الْاَقْوَالِ وَالْاَفْعَالِ جُمِلَتَهُ اَلَا  
يَدْلِيْلٌ عَنِّيْرٌ كَعَلَ مِثَالِ فِضْلِ الْطَّائِرِ،

ترجمتے ہے اور اکاہ کامل میں کلمہ کفر جاری کرنے نماز و روزہ فاسد کرنے اور دوسروے کا مال تلف کرنے احرام  
پر جنایت کرنے اور عورت کو زنا پر قدرت دینے کی رخصت دیدی کیا ہے اور عورت کا فیکل مرد کے فعل سے رخصت  
کے معاملہ میں جدابے اسلئے کہ ولد کی نسبت عورت سے کسی حال میں منقطع نہیں ہوتی لہذا عورت کا قدرت  
دینا قتل کے معنی میں نہیں ہوگا بخلاف مرد کے اکاہ قاصر عورت کے حق میں احمد زنا کو  
رفع کرنے میں شبہ پیدا کرتا ہے نہ کہ مرد کے حق میں پس مذکورہ جملہ امور سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ اکاہ اقوال  
و افعال میں سے کسی چیز کو باطل کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتا ہے مگر اسی دلیل سے جو اس کو بدل دے سے غیر  
مکرہ کے فعل کے اندہ۔

شرح — مصطفیٰ رحمہ عبارت میں رخصت کی چند مثالیں ذکر کر رہے ہیں چنانچہ فرمایا کہ مکرہ  
کے لئے زبان سے کلمہ کفر کہنے کی رخصت ہے بشرطیکہ تصدیق قلبی موجود ہو اسی طرح مکرہ کے لئے نماز و روزہ  
فاسد کرنے کی رخصت ہے، علی ہذا القیاس مکرہ کو غیر کے مال کو تلف کرنے کی رخصت ہے اسی طرح مکرہ کیلئے  
احرام پر جنایت کرنے کی رخصت ہے کہ وہ اکاہ کی وجہ سے احرام کے منافی عمل کر سکتا ہے مثلاً شکار کرنے اور  
سلا ہوا کپڑا پہننے کی رخصت ہے اسی طرح مکرہ عورت کیلئے اس بات کی رخصت ہے کہ وہ مرد کو اکاہ کی وجہ  
سے زنا پر قدرت دے دے مگر مذکورہ تمام رخصتیں اکاہ کامل کی صورت میں ہیں، یہ بات یاد رکھنا ضروری  
ہے کہ اکاہ کامل کے وقت مذکورہ امور کو کرنے کی صرف رخصت ہے یہ امور مباح نہیں ہو جاتے کیونکہ ان  
امور کی حرمت علی حالہ باقی رہتی ہے البتہ درفع حرمت کے لئے مکرہ کو رخصت دیدی کی ہے یہی وجہ ہے  
کہ اگر مذکورہ امور کو اختیار کرنے کے سلسلہ میں صبر کیا اور اس کو قتل کر دیا گیا تو عند اللہ باجرہ ہوگا بخلاف  
مباح کے کہ جو چیز اکاہ کامل کے وقت مباح ہو جاتی ہے اس کی حرمت باقی نہیں رہتی حتیٰ کہ اگر مکرہ ان امور  
کے ارتکاب سے باز رہا تو وہ باجرہ نہیں ہوگا بلکہ گنہگار ہوگا۔  
وانما فارق فعلہما لزی یہ ایک سوال کا جواب ہے سوال یہ ہے کہ اکاہ کامل کی صورت میں جس طرح عورت

کو زنا پر قدرت دینے کے سلسلہ میں رخصت دی گئی ہے یہ رخصت مرد کو بھی حاصل ہونی چاہئے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ عورت کا فعل زنا مرد کے فعل زنا سے مختلف ہے وہ جو اس کی یہ ہے کہ ولد کی نسبت کسی بھی حالت میں عورت میں قطع نہیں ہوتی ہے حتیٰ کہ زنا کی صورت میں بچہ زانیہ کی طرف منسوب نہیں ہوتا اس کے بخلاف زانی مرد سے ولد کی نسبت میں قطع ہو جاتی ہے چنانچہ ولد از نازانی کی طرف منسوب نہیں ہوتا جب یہ بات ہے تو زنا مرد کے حق میں فتنہ عدہ کے حکم میں ہو گا یعنی ولد از نا کا نسب چونکہ زانی سے ثابت نہیں ہوتا اس سے زانی پر اس کا نفقہ بھی واجب نہ ہوگا اور مال (امزینہ) اپنے عجز عن الحکم کی وجہ سے چونکہ اتفاق پر قادر نہیں ہے اسلئے کہ زنا دلدکی ہلاکت کا سبب ہوگا، حاصل یہ کہ زنا مرد کے حق میں ناخن قتل عدہ کے منع میں ہے اور قتل نا حق چونکہ رخصت دیے جانے سے مانع ہے اسلئے مرد کیلئے اکراه کامل کی صورت میں بھی زنا کی رخصت نہ ہوگی بخلاف عورت کے کہ اسکا زنا پر قدرت دینا قتل کے حکم میں نہیں ہے لہذا اکراه کامل کی صورت میں اس کو زنا پر قدرت دینے کی رخصت ہوگی۔

ولہذا وجب الکراہ القاصر لچونکہ اکراه کامل عورت کے حق میں رخصت ثابت کرتا ہے لہذا عورت کے حق میں اکراه قاصر حدازنگو سے کرنے کا شہید پیدا کرے گا اور مرد کے حق میں ثابت نہیں کرے گا مطلب یہ کہ اکراه قاصر کی وجہ سے عورت نے زنا کر لیا تو اس پر حد جاری نہ ہوگی اسلئے کہ اکراه کامل عورت کے حق میں رخصت ثابت کرتا ہے اور اگر مرد نے اکراه قاصر کی وجہ سے زنا کر لیا تو اس پر حد زنا جاری ہوگی اسلئے کہ اکراه کامل مرد کے حق میں رخصت ثابت نہیں کرتا۔

مصنف حسامی فرماتے ہیں کہ ذکورہ چیزیں یعنی اکراه کا الہیت کے منانی نہ ہونا اور مکرہ سے خطاب کا ساقط نہ ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ اکراه نہ تو اقوال مثلاً طلاق و عتاق و عزیزہ کو باطل کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے اور نہ افعال یعنی قتل اور اتفاف مال عزیز و عزیزہ کو باطل کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے البتہ اگر کوئی ایسی دلیل پائی جائے جو اس کے قول و فعل کو بدک دے تو اس وقت مکرہ کا قول و فعل باطل ہو جائیگا جیسا کہ عزیز مکرہ کا قول و فعل باطل نہیں ہوتا بلکہ معتبر ہوتا ہے لیکن اگر کوئی مغیر پایا جائے تو اس کا قول و فعل باطل اور عزیز معتبر ہو جاتا ہے مثلاً ایک شخص نے اپنی بیوی سے "انت طالق" کہا تو تکلم کے فوراً بعد طلاق واقع جائے گی لیکن اگر کوئی مغیر لاحق ہوگی کیا مثلاً استثناء یا تعلیق تو طلاق واقع نہ ہوگی مثلاً انت طالق کے بعد افشار الدار یا ان دخلت الدار کہہ لیا تو طلاق واقع نہ ہوگی۔

اسی طرح اگر کسی نے شراب پی یا زنا کیا تو اسکا یہ فعل معتبر ہوگا اور اس پر حد جاری ہوگی لیکن اگر کوئی مغیر پایا گیا مثلاً یہ افعال دار الحرب میں پائے گئے یا شہید کا حصہ ہو گیا تو اس وقت یہ افعال معتبر نہ ہوں گے اسی طرح مکرہ کے افعال و اقوال صحیح ہوتے ہیں لیکن اگر مغیر پایا جائے تو اس کے اقوال و افعال معتبر

او رسمیت نہ ہوں گے۔

وَإِنَّمَا يَظْهَرُ أَثْرُ الْأَكْرَاءِ إِذَا تَكَمَّلَ فِي سُبْدِيْلِ التِّبْيَةِ وَإِنَّمَا إِذَا تَصَرَّفَ فِي تَفْوِيْتِ الرِّضَاءِ نَفِيْسُدُ بِالْأَكْرَاءِ وَمَا يَحْتَمِلُ الْفَسْخَ وَيَتَوَقَّفُ عَلَى الرِّضَاءِ مِثْلُ الْبَيْعِ وَالْأَجْارِ وَلَا يَصِحُّ الْأَقْتَارِ يُرْجَعُنَّهَا لِأَنَّ صِنْعَتِهَا أَعْتَمَدَتْ قِيَامَهُ بِهِ وَقَدْ قَامَتْ دَلَالَةُ عَدَمِهِ وَإِذَا تَصَرَّفَ الْأَكْرَاءُ يُقْبَلُ الْمَالُ فِي الْخُلُجِ فَإِنَّ الْطَّلاقَ يَقْسِمُ وَالْمَالُ لَا يَجْبُبُ لِأَنَّ الْأَكْرَاءَ لِعَدَمِ الرِّضَاءِ بِالسَّبَبِ وَالْحُكْمُ جَمِيعًا وَالْمَالُ يَنْعَدِمُ عِنْدَ عَدَمِ الرِّضَاءِ فَكَانَ الْمَالُ لَمْ يُوجَدْ فَوَقَعَ الْطَّلاقُ يُغَيِّرُ مَا إِلَى الْطَّلاقِ الصَّغِيرِ عَلَى مَالٍ بِخِلَافِ الْهَزْلِ لِأَنَّهُ يَمْنَعُ الرِّضَاءَ بِالْحُكْمِ وَدُونَ السَّبَبِ فَكَانَ كَسْرَ طِلَاقِ الْعِنْيَارِ عَلَى مَاهِرٍ

ترجمہ:۔ اور اکرہ کامل کا اثر تبدیل نسبت کی صورت میں ظاہر ہو گا اور اکرہ قاہر کا اثر رضاہ کے نوٹ ہونے کی صورت میں ظاہر ہر ہو گا پس اکرہ کی وجہ سے ہر وہ معاملہ فاسد ہو جائے گا جو فتح کا احتمال رکھنا ہے اور رضاہ پر موقوفہ ہوتا ہے جیسا کہ یہ اور اجارہ، اور کسی قسم کا اقرار صبح ہو گا اسلئے کہ اقرار کی صحت مخبرہ کے وجود کا تھا صندھ کرتی ہے اور مخبرہ کے عدم پر دلیل قائم ہو چکی ہے اور جب خلیج میں قبول مال کے ساتھ اکرہ متعلق ہو جائے تو اس صورت میں طلاقِ دائم ہو جائے گی اور مال واجب نہ ہو گا اسلئے کہ اکرہ سبب اور حکمِ دلنوں سے رضاہ کو معدوم کر دیتا ہے اور رضاہ کے بغیر مال معدوم ہو جاتا ہے گویا کہ مال کا ذکر ہی نہیں ہوں لہذا طلاق مال کے بغیر دائم ہو جائے گی جیسا کہ صغیرہ کو مال پر طلاق دینا بخلاف ہرzel فی الْخُلُجِ کے اسلئے کہ ہرzel رضاہ بالحکم سے مانع ہوتا ہے نہ کہ رضاہ بالسبب سے، پس ہرzel خیار شرط کے ماند ہو جائے گا جیسا کہ گذر چکا۔

شترخ ۔۔۔ یہ عبارت ایک سوال مقدر کا جواب ہے، سوال یہ ہے کہ جب اکرہ سے اقوال و افعال باطل نہیں ہوتے تو پھر اس کا اثر کہاں ظاہر ہوتا ہے۔

جواب ۔۔۔ اس کا اثر در باتوں میں ظاہر ہر ہوتا ہے پہلی بات تو یہ کہ اگر اکرہ کامل ہو تو اس کا اثر نسبت کی تبدیلی میں ظاہر ہو گا یعنی فعل کی نسبت تبدیل ہو جاتی ہے مطلب یہ کہ جو فعل مکرہ کی طرف منسوب تھا وہ مکرہ کی طرف منسوب ہو جائے گا لیکن شرط یہ ہے کہ تبدیلی سے کوئی مانع موجود نہ ہو اور وہ فعل تبدیلی کی صلاحیت رکھتا ہو۔ دوسری بات جہاں اکرہ کا اثر ظاہر ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ اکرہ اگر قاہر

ہو تو رضا فوت ہو جاتی ہے البتہ اختیار فاسد نہیں ہوتا مثلاً کسی پر قید رضا ضرب شدید کے ذریعہ اکراہ کیا گیا تو رضا فوت ہو جائے گی مگر اختیار باتی رہے گا۔

فیضد بالا اکراہ لزیز تفویت رضا پر تفریق ہے اکراہ خواہ کامل ہو یا قاصر رضا کو فوت کرتے ہیں لہذا جو معامل احتمال فتح رکھتا ہوا در رضا پر موقوف ہو مثلاً بیت داجارہ تو وہ فاسد ہو کر منعقد ہوں گے اور ان کی صحیت رضا پر موقوف ہو گی البتہ وہ عقود اور تصرفات جن کیلئے رضا مندی شرط نہیں ہے جیسے طلاق و عتاق تو وہ کہہ کر طرف سے اسی طرح نافذ ہوں گے جس طرح غیر مکرہ کی طرف سے نافذ ہوتے ہیں۔

دلاعیجح الاقاریر کلہا لز مصنف فرماتے ہیں کہ اقرار کسی بھی طرح کا ہو خواہ اکراہ کا بل کے ذریعہ ہو یا قاصر کے ذریعہ، قابل فتح تصرف کا اقرار ہو یا ناقابل فتح تصرف کا صحیح نہیں ہے یعنی اگر کسی شخص کو اکراہ کامل یا قاصر کے ذریعہ مذکورہ تصرفات میں سے کسی کا اقرار کرایا یا اس طور کر میں نے ماضی میں یہ تصرفات کئے ہیں تو یہ اقرار باطل ہو گا اسلئے کہ اقرار ایک خبر ہے جسیں صدق و کذب دونوں کا احتمال ہے، جانب صدق کو راجح قرار دینے کے لئے اقرار کا صحیح ہونا اس بات پر موقوف ہے کہ مخبر بہ موجود ہو یعنی بصورت اقرار جس کی خبر دیکھی ہے وہ واقع میں موجود بھی ہو جائے اکراہ کی صورت میں مخبر بہ کے واقع نہ ہونے کی دلیل یعنی اکراہ موجود ہے یعنی اکراہ کا ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ مقرر نے خود سے صزر کو دفع کرنے اور جان پہنانے کیلئے اقرار کیا ہے مخبر بہ کے موجود ہونے کی وجہ سے اقرار نہیں کیا، جب یہ بات ہے تو اس خبر کی جانب صدق راجح نہ ہو گی بلکہ جانب کذب راجح ہو گی لہذا یہ اقرار باطل ہو گا۔

واذ انفصل الاکراہ لز اگر خلع میں قبول مال اکراہ کے ذریعہ ہو تو طلاق واقع ہو گی اور مال واجب نہ ہو گا صورت مسئلہ یہ ہے کہ کسی مدخل بہا عورت کو ہزار رہبیت کے عوض خلع کرنے پر بھور کیا گیا اور عورت نے بھورا قبول بھی کریا تو طلاق واقع ہو جائے گی اور عورت پر مال واجب نہ ہو گا اسلئے کہ مال کا وحوب ہنا پر موقوف ہوتا ہے اور مذکورہ مسئلہ میں رضا نہیں پائی گئی اسی کو مصنف نے کہا کہ عدم رضا کے وقت وحوب مال معدوم ہو جاتا ہے اور ایسا ہو جاتا ہے کہ اکراہ مال کا ذکر نہیں کیا گیا اور جب مال کا ذکر ہی نہیں پایا گیا تو طلاق بیان واقع ہو گی اور یہ ایسا ہو گا کہ کسی شخص نے اپنی صنیفہ یہوی کو مال پر طلاق دی تو یہ طلاق صنیفہ کے قبول کرنے پر موقوف ہو گی چنانچہ جب صنیفہ اس کو قبول کرے گی تو اس پر طلاق واقع ہو جائے گی لیکن مال واجب نہ ہو گا، طلاق تو اسلئے واقع ہو گی کہ صنیفہ نے اس کو قبول کیا ہے، اور مال اسلئے واجب نہیں ہو گا کہ صنیفہ پسند اور مال لازم کرنے کی اہل نہیں ہے اسی طرح اکراہ کی صورت میں عورت پر مال لازم نہ ہو گا۔

بخلاف الہزل لزیز عبارت ایک سوال کا جواب ہے، سوال یہ ہے کہ جب طلاق کے سلسلہ میں اکراہ

ہرzel کے ساتھ ملحق ہے یعنی دونوں کا درجہ ایک ہے اور اکراہ اور ہرzel دونوں صورتیوں میں طلاق واقع ہو جاتی ہے تو خلع پر اکراہ کی صورت میں طلاق سے مال کا وجوب جدا نہ ہونا چاہیے جیسا کہ ہرzel کی صورت میں بالاتفاق طلاق سے وجوب مال جدا نہیں ہوتا ہے یعنی جس طرح ہرzel خلع کی صورت میں عورت کے قبول کرنے سے بالاتفاق طلاق واقع ہو جاتی ہے اور عورت پر مال بھی لازم ہو جاتا ہے اسی طرح خلع پر اکراہ کی صورت میں طلاق واقع ہو جاتی چاہیے اور عورت پر مال لازم ہو جانا چاہیے حالانکہ آپ نے فرمایا ہے کہ اکراہ علی الخلع کی صورت میں اگر عورت نے قبول کر لیا تو طلاق واقع ہو جائے گی ایکن عورت پر بدل خلع لازم نہ ہو گا۔

**جواب** — جواب کا خلاصہ یہ ہے کہ مفترض کا اکراہ کو ہرzel پر قیاس کرنا قیاس مع الفارق ہے اس لئے کہ دونوں میں زمینی آسمان کا فرق ہے اور وہ یہ کہ ہرzel حکم کو اختیار کرنے اور اس پر راضی ہونیے تو ملتا ہے لیکن سبب کو اختیار کرنے اور اس پر راضی ہونے سے مانع نہیں ہے جیسا کہ خیار شرط رضا با حکم سے تو مانع ہوتا ہے مگر رضا با سبب سے مانع نہیں ہوتا اور اکراہ رضا با سبب اور رضا با حکم دونوں سے مانع ہوتا ہے یعنی مکرہ نہ حکم پر راضی ہوتا ہے اور نہ سبب پر جب ہرzel اور اکراہ کے درمیان فرق ہے تو اکراہ کو ہرzel کے ساتھ ملحق کرنا اور اکراہ کو ہرzel پر قیاس کرنا درست نہ ہو گا یعنی یہ کہنا درست نہ ہو گا کہ جس طرح ہرzel بالخلع میں عورت پر مال لازم ہو جاتا ہے اسی طرح اکراہ بالخلع میں بھی عورت پر مال لازم ہو۔

وَإِذَا تَصَلَّى إِلَى الْأَكْرَاهِ الْكَامِلُ مِمَّا يَصْلَحُهُ أَنْ يَكُونَ الْفَاعِلُ فِيهِ اللَّهُ لِغَنِيٌّ كَمِشْلِ  
اِشْلَافِ التَّفْسِيْرِ وَالْمَالِ يُنْسَبُ الْفَعْلُ إِلَى الْمُكْرِهِ وَلَزِمَةٌ عَلَيْهِ لِأَنَّ الْأَكْرَاهِ  
الْكَامِلُ يُفْسِدُ الْإِغْتِيَارَ وَالْفَاسِدُ فِي مُعَارَضَةِ الْصَّرْعِيْحِ كَالْعَدَمِ فَصَارَ الْمُكْرِهُ  
بِمَذْلَلَةٍ عَدِيْمِ الْإِغْتِيَارِ اللَّهُ لِلْمُكْرِهِ وَمِمَّا يَعْتَمِلُ ذَلِكَ أَمَّا فِيمَا الْإِغْتِيَارُ فَلَا يَسْتَقِيمُ  
نِسْبَتُهُ إِلَى الْمُكْرِهِ فَلَا يَقِيمُ الْمُعَارَضَةُ فِي إِسْتِعْقَادِ الْمُكْرِهِ فَسَقَى مَسْوِيَّا إِلَى الْإِغْتِيَارِ  
الْفَاسِدِ وَذَلِكَ مِثْلُ الْأَكْلِ وَالْوُطْرِ وَالْأَقْوَالِ كُلُّهَا فَإِنَّهُ لَا يُتَّصَمُّ أَنْ يَأْكُلَ  
الْأَفْسَانَ يَقْعِدُ عَيْرِمٌ وَلَنْ يَتَكَلَّمُ

ترجمہ۔ اور اگر اکراہ کا مل ایسے فعل کے ساتھ مقصیل ہو جیں فاعل دوسرے کیلئے آہن سکے جیسے نفس اور مال کا تلف کرنا تو فعل کی نسبت مکرہ کی جانب کی جائے گی اور اس فعل کا حکم مکرہ ہی پر لازم ہو گا اس لئے کہ اکراہ کا مل اختیار کو فاسد کر دیتا ہے اور اختیار فاسد اختیار صحیح کے ساتھ معارضہ کے

وقت کا العدم ہوتا ہے لہذا مکرہ عدیم الاختیار ہونے میں کہ بنیانہ کا ہو گا اس فعل میں کہ جیسیں فاعل غیر کے لئے اکابر بنی کی صلاحیت رکھتا ہو لیکن جس فعل میں فاعل غیر کے لئے آنہ بنی کی صلاحیت نہ رکھتا ہو تو فعل کی نسبت مکرہ کی جانب صحیح نہ ہو گی لہذا اختیار صحیح اور فاسد کے درمیان حکم کی نسبت میں معارضہ بھی واقع نہ ہو گا اپنے فعل اختیار فاسد ہی کی طرف منسوب رہے گا اور اس فعل کی مثال کہ جیسیں فاعل غیر کا آئینہ سکے اکل، دلی اور تمام قسم کے اقوال میں اسلئے کہ یہ مکن نہیں ہے کہ انسان غیر کے منہ سے کھائے یا تکلم کرے۔

تشریح مصنف نے سابق میں بیان کیا ہے کہ اکاہ کا میں کا اثر تبدیلی نسبت میں ظاہر ہوتا ہے اس عبارت میں اسی کی توضیح ہے چنانچہ فرمایا کہ اکاہ کا میں اگر کسی ایسے فعل کے ساتھ مستحب ہو گیا کہ جیسیں فاعل پیغام مکرہ دوسرے یعنی مکرہ کا آئینہ سکتا ہو مثلاً جان یا مال کا تلف کرنا تو اس صورت میں وہ فعل جو مکرہ سے صادر ہو اے مکرہ (بالکسر) کی طرف منسوب ہو گا اور مکرہ کے اس فعل کا حکم مکرہ پر لازم ہو گا اور مکرہ درمیان سے نیکل جائے گا مثلاً ایک شخص نے کسی سے کہا کہ تو فلاں کو قتل کرو رہا ہے میں بچہ کو قتل کر دوں گا اپنے مکرہ نے اس اکاہ کی وجہ سے فلاں کو قتل کر دیا تو یہ فعل قتل مکرہ کی طرف منسوب ہو گا اور اسی پر فحاص واجب ہو گا اسلئے کہ اکاہ کا میں کی وجہ سے مکرہ کا اختیار فاسد ہو جاتا ہے اور مکرہ کا اختیار صحیح رہتا ہے اور اختیار فاسد اور اختیار صحیح کا جب معارضہ ہوتا ہے تو اختیار فاسد کا العدم ہو جاتا ہے جس کی وجہ سے مکرہ مکرہ کیلئے ایک آکار (تموار) کے مانند عدیم الاختیار ہو جاتا ہے یعنی جس طرح آکار (تموار) کی طرف قتل کی نسبت نہیں ہوئی اور نہ آکار (تموار) سے کوئی باز پرس ہوتی ہے اسی طرح مکرہ کی جانب بھی فعل کی نسبت نہ ہو گی اور نہ اس سے کوئی مواد خذہ ہو گا بلکہ اس فعل کا ذمہ دار مکرہ (بالکسر) ہو گا۔

اما فیما لا يحتمل الازم یہ خیال رہے کہ فعل کا مکرہ کی طرف منسوب نہ ہونا اس صورت میں ہے جبکہ فعل ایس اہر کہ جیسیں فاعل (مکرہ) کیلئے آنہ بنی کی صلاحیت رکھتا ہو در نہ دہ افعال جن میں مکرہ مکرہ کے لئے آنہ بنی کی صلاحیت نہیں رکھتا ان افعال کو مکرہ کی طرف منسوب کرنا درست نہ ہو گا بلکہ یہ افعال مکرہ ہی کی کی طرف منسوب رہیں گے کیونکہ اس صورت میں اختیار فاسد اور اختیار صحیح میں معارضہ نہیں ہوتا لہذا فعل کی نسبت اختیار فاسد یعنی مکرہ کی طرف ہی ہوگی، اس کی مثال کہ جیسیں فاعل غیر کیلئے آنہ بنی کی صلاحیت نہیں رکھتا اکل، دلی اور اقوال و عیزہ ہیں۔

اگر کسی شخص نے کہ کو غیر کا مال کھانے پر یا اطلاق و عتاق و عیزہ پر مجبور کیا تو ان تمام افعال کی نسبت فاعل یعنی مکرہ ہی کی طرف ہو گی اور دلی اس کا ذمہ دار ہو گا چنانچہ اگر کسی نے روزہ دار کو روزہ توڑنے پر مجبور کیا تو مکرہ یعنی کھانے والے ہی کاروڑہ فاسد ہو گا مکرہ کاروڑہ فاسد نہ ہو گا، اسی طرح اگر کسی کو اطلاق دیں پر مجبور کیا گیا تو مکرہ کی طلاق نافذ ہو گی، رہی اس بات کی دلیل کہ مذکورہ افعال و اقوال میں فاعل

دوسرے کیلئے آرہنے کی صلاحیت نہیں رکھتا یہ ہے کہ اکل میں یہ بات ممکن نہیں ہے کہ ایک انسان دوسرے کے منہ سے کھائے اور مکرہ کامنہ مکرہ کیلئے الہ ہو اس سے معلوم ہو گیا کہ فعل اکل میں مکرہ مکرہ کیلئے آرہنے ہے اسی طرح یہ بات بھی ممکن نہیں ہے کہ مکرہ مکرہ کیلئے آرہن سکے ایسے ہی یہ بات بھی ممکن نہیں ہے کہ انسان دوسرے کی زبان سے تکلم کرے اور مکرہ کی زبان مکرہ کیلئے آرہ ہو۔

وَكَذَلِكَ إِنَّمَا كَانَ نَفْسُ الْفَعْلِ مِنَ الْمُتَّصَوِّرِ أَنْ يَكُونَ الْفَاعِلُ فِيْهِ الَّتِي لَغَيْرِهِ الْأَنَّ  
الْمَعْلُومُ غَيْرُ الَّذِي يُلَكِّفُهُ الْإِتْلَافُ صَوْرَةً وَكَانَ ذَلِكَ يَتَكَبَّلُ بِأَنْ يُجْعَلَ اللَّهُ مِثْلُ  
إِحْرَارِ الْمُعْرِمِ عَلَى قَتْلِ الصَّيْدِيَّاتِ ذَلِكَ يَقْتَصِرُ عَلَى الْفَاعِلِ لَأَنَّ الْمُكَرَّهَ إِنَّمَا  
عَمَلَهُ عَلَى أَنْ يَبْغِي عَلَى إِحْرَامِ نَفْسِهِ وَهُوَ فِي ذَلِكَ لَا يَصْلَحُ اللَّهُ لِغَيْرِهِ وَلَوْ  
جُعِلَ اللَّهُ بِصَمِيرٍ مَعْلُوًّا لِجِبَانِيَّةِ إِحْرَامِ الْمُمْرِرَةِ، فَنِيَّهُ خَلَافُ الْمُكَرَّهِ وَبِهَذَانِ  
الْأَكْرَاهِ وَعُودُ الْأَمْرِ إِلَى الْمَعْلُومِ الْأَوَّلِ،

ترجمہ:- اور ایسے ہی جبکہ نفس فعل ان افعال میں سے ہو کہ جیسیں فاعل کا دوسرے کیلئے آرہ نہ ممکن ہو مگر محل جنایت اس محل کے علاوہ ہو جاتا ہو کہ جس محل میں اتفاق (جنایت) صورتہ لاحق ہو اے اور محل اس طور پر بدل جائے گا کہ مکرہ کو اکل قرار دیا جائے جیسے محروم کو شکار کے قتل کرنے پر مجبور کرنا تو قتل صہیب فاعل (مکرہ) پر مخصوص ہے گا اسے کہ مکرہ نے مکرہ کو اس بات پر آمادہ کیا ہے کہ وہ اپنے احراہ پر جنایت کرے اور مکرہ اپنے احراہ پر جنایت کرنے کیلئے غیر کا اکل نہیں بن سکتا اور اگر مکرہ کو اکل قرار دیا جائے تو مکرہ کا احراہ محل جنایت ہو جائے گا اور اسی مکرہ کے مدعا کی مخالفت ہے اور اکراه کا بطلان ہے اور بات کا لحوم پھر کر پہلی ہی بجھ کے آتا ہے۔

تشريع — اسیں میں یہ بات گذر چکی ہے کہ فعل اگر ایسا ہو کہ جیسیں فاعل (مکرہ) دوسرے (مکرہ) کیلئے آرہنے کی صلاحیت نہ رکھتا ہو تو اس فعل کا حکم فاعل یعنی مکرہ پر یہ الزم ہو گا اور وہ فعل فاعل ہی کی جانب منسوب ہو گا، اسی طرح اگر فعل ایسا ہو کہ جس کی ذات یعنی نفس فعل کی طرف نظر کرتے ہوئے فاعل کا غیر کر لئے آرہ ممکن ہو یہیں اس فعل کے محل کی طرف نظر کرتے ہوئے اسیں فاعل (مکرہ) کا غیر کیلئے آرہنہ ممکن نہ ہو اس طور پر کہ اگر فاعل (مکرہ) کو اکل قرار دیا جائے تو محل اکراه بدل جائے یعنی اکراه ظاہر ہیں جس محل پر ہو اے اس کے علاوہ محل کی طرف منتقل ہو جائے مثلاً کوئی شخص کسی محروم کو مجبور کرے کہ وہ شکار کرے اپنے احراہ پر جنایت کرے محروم نے مجبور اشکار کر لیا قیاس کا تقاضہ یہ ہے کہ مکرہ پر کچھ واجب نہ ہو اس لئے کہ اکراه کا مل کی

صورت میں مکرہ مکرہ کے لئے بمنزلہ الہ ہو جاتا ہے جس کی وجہ سے فعل کی نسبت مکرہ کی طرف بھی نہیں ہو سکتی اسکے کہ آکر کی طرف کسی فعل کی نسبت نہیں ہوتی مگر اسخان کا تقاضہ یہ ہے کہ فعل کی نسبت فاعل یعنی مکرہ کی وجہ رہے اسے نہیں کہ فاعل (مکرہ) مکرہ کے لئے آللہ نہیں بن سکتا بلکہ اس لئے کہ اگر مکرہ کو غیر کا آللہ بنادیا گیا تو خل اکاہ بدل جائے گا اس طور کہ مکرہ نے مکرہ کو اس بات پر مجبور کیا ہے کہ وہ اپنے احرام پر جنایت کرے اور مکرہ نے مکرہ کی طرف منتقل ہو جائے گا اس لئے کہ آکر کی طرف منتقل منسوب نہیں ہوتا ہیں پر ایسا ہو جائیگا کویا کہ مکرہ نے مکرہ کے احرام پر جنایت کی حالانکہ یہ بات نہیں ہے کیونکہ انسان اپنے احرام پر تو جنایت کر سکتا ہے لیکن دوسرے کے احرام پر جنایت نہیں کر سکتا لامحالہ محل جنایت مکرہ کے احرام کو ماننا پڑے کا اگر مکرہ حرم ہو اس لئے کہ جنایت ہر شخص کی اپنے احرام پر ہو سکتی ہے نہ کہ غیر کے احرام پر اور مکرہ کے احرام کو محل جنایت قرار دینے میں مکرہ کے دعی کے خلاف لازم آئے گا اور اکاہ باطل ہو جائے گا اور اس بات پر جنایت کا لوث پلٹ کر پہنچے ہی مقام پر آنا لازم آئے گا، مکرہ کے دعی کے خلاف تو اس لئے لازم آئے گا کہ مکرہ نے مکرہ کو حکم دیا تھا کہ وہ اپنے احرام پر جنایت کرے لیکن اس نے دوسرے محل یعنی مکرہ کے احرام پر جنایت کی ہے اور جب فعل جنایت مکرہ کے حکم کے خلاف دار قریب ہوا تو اکاہ ہر کی باطل ہو گیا اور جب اکاہ باطل ہو گیا تو مکرہ کے فعل کا حکم کی طرف منتقل بھی باطل ہو گیا تو یہ بات ثابت ہو گئی کہ مکرہ کا فعل اسی کی طرف منسوب رہے گا اور اسی پر اسکا حکم لازم ہو گا۔

حاصل یہ کہ مکرہ کو آللہ قرار دینے کی وجہ سے مکرہ کی طرف جنایت کا منتقل ہونا اس بات کو مستلزم ہے کہ پر جنایت کا معاملہ محل اور لے یعنی مکرہ کے احرام کی طرف عود کر آئے حالانکہ اس طویل مسافت اور گھماہر ناک پھر نے میں کوئی فائدہ نہیں اس لئی مسافت سے پہنچنے کیلئے ہم نے کہا کہ اس صورت میں فعل مکرہ کی طرف منسوب ہو گا اور اس قتل کا حکم لازم ہو گا۔

وَلَهُذَا قُلْنَا إِنَّ الْمُكَرَّرَ عَنِ الْقَتْلِ يَأْتِيهِ الْأَمْتَدُ مِنْ حَيْثُ أَنَّهُ يُوَعِّبُ الْمَائِدَةَ  
جِنَانِيَةَ عَلَى دِينِ الْقَاتِلِ وَهُوَ لَا يَصْلُحُ فِي ذَلِكَ الَّتِي لِغَيْرِكَ وَلَوْجَعَلَ الَّتِي  
لِغَيْرِكَ لَتَبَدَّلَ هَذَلِ الْجِنَانِيَةَ،

مترجمتہ ہے اور اسی وجہ سے لعنی محل جنایت بدل جانے کی وجہ سے فعل فاعل کے ساتھ مقصود ہیگا، ہم نے کہا کہ جس شخص کو قتل پر مجبور کیا گیا وہ گھنٹکار ہو گا اس لئے کہ قتل اس حیثیت سے کروہ گناہ واجب

کرتا ہے قاتل کے دین پر جنایت ہے اور قاتل اسیں دوسرے کیلئے آہ بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا اور اگر اس کو دوسرے کیلئے بنا یا کیا تو جنایت کا محل بدل جائے گا۔

**تشریح** — مصنف ح دلہنڈ افغان اخزے اس اصول پر کا فعل کی نسبت مکرہ کی طرف کرنے میں محل جنایت بدل جاتا ہو تو فعل کی نسبت فاعل کی طرف رہے گی تفہیع کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اگر کسی شخص کو کسی کے قتل پر مجبور کر دیا جائے تو اس قتل کا گناہ قاتل (مکرہ) پر ہو گا اور اس فعل قتل کا گناہ مکرہ کی طرف منتقل ہو گا اگرچہ محل کو فوت کر دینا مکرہ کی طرف منسوب ہو گا چنانچہ محل کے فوت کر دینے کی وجہ سے مکرہ پر قصاص دا جب ہو گا اور اگر دارث ہو تو مقتول کی میراث سے محروم بھی ہو گا اور فعل قتل کا گناہ مکرہ کی طرف اسلئے منتقل نہ ہو گا کہ قتل گناہ کی حیثیت سے قاتل کے دین پر جنایت ہے اور قاتل گناہ کے سلسلہ میں دوسرے کا آہ نہیں بن سکتا یہ تو کسی کیلئے یہ مکن نہیں کہ دوسرے پر گناہ کا کسب کرے، باری تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔ لا تزددا زر دزرا خری یہس اگر گناہ قتل کے سلسلہ میں قاتل کو مکرہ کا آہ قرار دیا یا جائے تو اسکا مطلب یہ ہو گا کہ جنایت کا محل مکرہ ہے نہ کہ مکرہ اور اسی محل جنایت کی تبدیلی ہے جو باطل ہے یہس اس بطلان سے پنجھے کیلئے کہا گیا کہ فعل قتل کا گناہ مکرہ کی طرف منسوب ہو گا اور مکرہ کی طرف منتقل نہ ہو گا۔

خلافاً صہد امر پر کہ قتل مسلم کی دو حیثیتیں ہیں ایک حیثیت تلف محل یعنی انسان کو تلف کرنے کی ہے اس حیثیت سے کرہ عین کیلئے آہ بن سکتا ہے اور دوسری حیثیت گنہگار ہونے کی ہے اس حیثیت سے مکرہ مکرہ کیلئے آہ بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا، حاصل یہ کہ مکرہ پر جو اس فعل واجب ہو گی نہ کہ جزو اس فعل،

وَكَذَلِكَ تُلْتَانَى فِى الْمُكْرَهِ عَلَى الْبَيْعِ وَالْتَّسْلِيمَاتِ تَسْلِيمَه يَقْتَصِرُ عَلَيْهِ لَأَنَّ التَّسْلِيمَ تَصْرِفُ فِي بَيْعِنَفْسِهِ بِالْأَشْمَامِ وَهُوَ فِي ذَلِكَ لَا يَصْلَحُ لِلَّهَ لِغَيْرِهِ وَلَوْجَعَلَ الْمُكْرَهُ اللَّهُ لِغَيْرِهِ لِتَبَدَّلَ ذَاتُ الْفَعْلِ لِأَنَّهُ هِنْتَعِذِ يَصِيرُ غَمْبَامَ حَضَارَ قَدْ تَسْبِئَهُ إِلَى الْمُكْرَهِ مِنْ حَيَّثُ هُوَ غَصَبٌ

ترجمہ ۔ اور ایسے ہی ہم نے اس شخص کے مارے میں کہا کہ جس کو نیز اور تسلیم پر مجبور کیا گیا ہو کہ مکرہ کی تسلیم اسی پر محصر ہے گی اسلئے کہ تسلیم اسپر دکرنا، اتم کے ذریعہ اپنی نیز میں لصھر ہے اور مکرہ اتم کے اندر دوسرے کیلئے آہ بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا اور اگر مکرہ کو غیر کا آہ بنادیا جائے تو محل فعل بدل جائے گا اور نفس فعل بھی بدل جائے گا اسلئے کہ تسلیم اس صورت میں غصب شخص ہو جائی گی اور ہم نے اس تسلیم کی نسبت مکرہ کی جانب غصب ہونے کی حیثیت سے کیا ہے۔

**تشریح** مصنف ہر تبدیل محل کی دوسری مثال بیان فرما رہے ہیں یعنی جس طرح قتل کا گناہ قاتل یعنی مکرہ پر مقصود رہتا ہے اسی طرح اگر کسی کو زیست پر مجبور کیا گیا جس کی وجہ سے مکرہ نے بیح کر لی پس از تسلیم بیع پر مجبور کیا گیا تو مکرہ نے بیع بھی پر کر دی تو یہ بیع اور تسلیم مکرہ ہی کی طرف منسوب ہے اسی گی اور بیع کے تمام احکام مکرہ ہی سے مستثنی ہوں گے چنانچہ مشتری کے بیع پر قبضہ کرنے سے ملک ثابت ہو جائیں گی اگرچہ یہ ملک خاسہ ہو گی مکرہ کی اس بیع کا انعقاد تو اسلئے درست ہو گا کہ اس بیع کا صدور اس کے اہل سے اس کے محل میں ہو ہے اور فاسد اسلئے ہو گی کہ مکرہ کی رضا مندی مفقود ہے مگر مکرہ کو اک سمجھ کر تسلیم کو مکرہ کی طرف منتقل نہیں کیا جائے گا اس لئے کہ مکرہ کا بیع کو مشتری کے حوالہ کرنا یہ بیع کو مکمل کرنا ہے تو یہ حوالہ اور پسپرد کرنا مکرہ ہی کی طرف منسوب ہو گا اور پسپرد کرنے کے مسئلہ میں مکرہ چونکہ مکرہ کیلئے آہ نہیں بن سکتا اسلئے یہ فیل اتیلیم مکرہ کی طرف منسوب نہ ہو گا۔

اور مکرہ مکرہ کیلئے آہ اسلئے نہیں بن سکتا کہ اگر فعل تسلیم میں مکرہ کو مکرہ کیلئے آہ قرار دیدیا جائے تو فعل کا محل بھی بدل جائے گا اور نفس فعل بھی بدل جائے گا، محل اسلئے بدل جائے گا کہ اس صورت میں مکرہ کا فعل مکرہ کا ہو جائے گا کیونکہ آہ کی طرف فعل منسوب نہیں ہو سکتا اور ذات فعل متغیر ہو جائے گی یعنی بیع کی بجائے عصب ہو جائے گا اس لئے کہ مکرہ کو آہ ماننے کی صورت میں ایسا ہو گا کہ آہ (مکرہ) نے مامور (مکرہ) کا مال بغیر کسی شرعی وجہ کے لے لیا اور یہی عصب ہے اس طریقہ پر مکرہ منسوب میں تصرف کر بینو الہ ہو گا حالانکہ مکرہ نے اس کو تسلیم دیکھیل کے ذریعہ بیع میں تصرف کا حکم دیا تھا اور یہ بات ظاہر ہے کہ منسوب بیع کا غیرہ ہوتا ہے۔ الغرض مکرہ نے مکرہ کو بیع میں تصرف کا حکم دیا تھا اور مکرہ کو آہ قرار دینے کی صورت میں منسوب کے اندر تصرف کرنا لازم آگیا اور یہی ذات فعل کا بدل جانا ہے اور محل فعل بدلتے کی وجہ سے ذات فعل بھی بدل جائے گی اسلئے کہ تسلیم عصب ہو جائے گی، ذات فعل کی یہ تبدیلی محل فعل کے بدلتے کی وجہ سے لازم آئی لہذا محل فعل کی تبدیلی باطل ہو گی، اس باطل سے بچنے کیلئے ہم نے کہا کہ فعل اتیلیم میں مکرہ مکرہ کیلئے آہ نہیں ہے اور فعل اتیلیم مکرہ کی طرف منسوب نہیں ہے۔

وقد سبناہ از یہ ایک سوال مقدمہ کا جواب ہے، سوال یہ ہے کہ ہر دو فعل کو جیسیں مکرہ مکرہ کے لئے آہ بن سکتا ہو اس فعل کو مکرہ کی طرف منسوب کیا جا سکتا ہے اور تسلیم کرنا اس حیثیت سے کہ مکرہ کے قبضہ ملک کو تلف کر کے عصب کرنا ہے اس بات کی صلاحیت رکھتا ہے کہ مکرہ مکرہ کے لئے آہ ہو جائے لیکن اپنے فعل اتیلیم میں مکرہ کو اس حیثیت سے بھی آہ قرار نہیں دیا ہے یہی وجہ ہے کہ اپنے تسلیم کو مکرہ پر محصر کیا ہے اور مکرہ کی طرف منتقل نہیں کیا۔

**جواب** جواب کا حاصل یہ ہے کہ اس تسلیم میں دو حیثیتیں ہیں ایک تو یہ کہ تسلیم بیع کو

مکمل کرنے والی ہے، وہ اتلاف ہے یعنے قبضہ کو تلف کرنے والی ہے اور غصب ہے پہلی حیثیت کا اعتبار کرتے ہوئے تو مکرہ کو مکرہ کے لئے آہ نہیں بنایا جاسکتا لہذا اس صورت میں یہ تسلیم غصب نہ ہوگی البتہ دوسری حیثیت کا اعتبار کرتے ہوئے مکرہ مکرہ کے لئے آہ بن سکتا ہے لہذا اس صورت میں یہ تسلیم اتلاف اور غصب ہوگی اور اتلاف مکرہ کی طرف مسوب ہوگا اسی کو مصنف نے کہا ہے کہ ہم نے تسلیم کو مکرہ کی طرف میں یہ حیث غصب مسوب کیا ہے۔

فائدہ — ذکورہ سوال و جواب کی تقریر اس طرح بھی ہو سکتی ہے، سوال — یہ کے اندر تسلیم میمع مسمیت ہے ہوتی ہے جو کہ باعث کا ایسا فعل ہے جیسیں مکرہ مکرہ کیلئے آہ نہیں بن سکتا مگر اس کے باوجود مکرہ کو آہ تسلیم کر کے مکرہ پر نقصان کا ضمان واجب کرتے ہیں۔

جواب — جواب کا حاصل یہ ہے تسلیم میمع مکرہ میں دو حیثیتیں ہیں ایک حیثیت مسمیت ہونے کی ہے اور دوسری قبضہ مالک (بائع) تلف کرنے کی ہے پہلی حیثیت سے مکرہ مکرہ کیلئے اگرچہ آہ نہیں بن سکتا مگر دوسری حیثیت سے آہ بن سکتا ہے بایں طور کر اگر مکرہ مکرہ کو کسی مال پر مثلاً انڈوں پر یا انفس پر یا کسی پچھ پر دے مارے تو اس سے مال اور نفس تلف ہو سکتا ہے اس صورت میں مکرہ مکرہ کے لئے آہ کا کام دے گا، اسی حیثیت سے مکرہ کو نقصان کا ضمان قرار دیتے ہیں۔

وَإِذَا ثَبَتَ أَنَّهُ أَمْرٌ مُكْرَرٌ صِرْنَا إِلَيْهِ اسْتِقْسَامَ ذَلِكَ فِيمَا يَعْقَلُ وَلَا يُحِسْ فَقُلْنَا إِنَّ  
الْمُكْرَرَ عَلَى الْأَعْتَاقِ بِمَا فِيهِ الْجَاءُ هُوَ الْمُتَكَلِّمُ وَمَعْنَى الْأَتْلَافِ مِنْهُ مَنْقُولٌ  
إِلَى الَّذِي أَكْرَهَهُ لِأَنَّهُ مُنْفَصِلٌ عَنْهُ فِي الْجُمُلَةِ مُتَحَمِّلٌ لِلنَّفَلِ بِأَصْلِهِ رَهْنًا  
عِنْدَنَا وَقَالَ الشَّافِعِيُّ وَتَصَرَّفَاتُ الْمُكْرَرَ قَوْلًا تَكُونُ لَغُوا إِذَا كَانَ الْأَكْرَاهُ بِفَيْرِ  
حَقِّ لِنَصِحَّةِ الْقَوْلِ بِالْقَصْدِ وَالْأَغْتِيَارِ لِيَكُونَ تَرْجِمَةً عَمَّا فِي الْضَّمِيرِ فَيُبَطِّلُ  
عِنْدَ عَدَمِهِ وَالْأَكْرَاهُ بِالْعَبْسِ مِثْلُ الْأَكْرَاهِ بِالْقَتْلِ عِنْدَهُ

ترجمہ ہے اور جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ مکرہ سے مکرہ کی طرف فعل کا انتقال جس کی طرف ہم نے رجوع کیا ہے امر حکمی ہے تو یہ انتقال اس فعل میں درست ہو گا جو معقول اور غیر محسوس ہو تو یہ نہ کہا کہ جس شخص کو اعتاق پر ایسے اکراہ کے ذریعہ مجبور کیا گیا ہو کہ اسیں اضطرار ہو تو مکرہ ہی تکلم کر سیوالا ہو گا اور اتلاف کے منع مکرہ سے اس شخص کی طرف منتقل ہوں گے جس نے اس کو مجبور کیا ہے کیونکہ اتلاف فی الجملہ اعتاق سے جدا ہونا ہے اصل اتلاف (مکرہ کی جانب) نقل کا متحمل ہے اور اکراہ کے ذکورہ احکام

ہمارے نزدیک ہیں اور امام شافعی جو نے فرمایا کہ مکرہ کے تمام قولی تصرفات لغو ہیں جبکہ نا حق ہوں اسلئے کہ قول کی صحت قصد و اختیار سے ظاہر ہوتی ہے تاکہ قول دلی بات کا ترجیح بن سکے لہذا (مکرہ کیلئے) قصد و اختیار نہ ہونے کی وجہ سے قول باطل ہو جائے گا اور اکاراہ بالجنس اکاراہ بالقتل کے اتنے ہے امام شافعی کے نزدیک تشریح و افراشبہت از مصنف جو یہ بتانا چاہتے ہیں کہ معین مکرہا غیر کا آکہ بن سکتا ہے یا نہیں، اس مسئلہ کو بیان کرنے سے پہلے ایک تکمیل بیان کی ہے، تکمیل یہ ہے کہ جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ مکرہ سے مکرہ کی طرف فعل مکرہ علیہ کا منتقل ہونا امر حکمی ہے امر حسی نہیں ہے تو پر انتقال اس فعل میں درست ہو گا جس کا وجود عقلی ہو جسی نہ ہو، یعنے اس فعل کے انتقال کی شرط یہ ہے کہ مکرہ کی طرف سے اس فعل کا صدور ممکن ہو اور اس کا صدور و رحنا اور حقيقة نہ ہو، معقول ہونا تو اسلئے شرط ہے کہ اگر اس فعل کا صدور مکرہ سے معقول اور متصور ہی نہ ہو تو وہ فعل ممتنع ہو گا لہذا اس کی نسبت مکرہ کی طرف اصلًا درست نہ ہو گی، اور غیر جسی ہونا اسلئے شرط ہے کہ اگر مکرہ سے جساد حقيقة فعل کا صدور ہو گا تو اس فعل کی نسبت مکرہ کی طرف جسی ہو گئی نہ کہ حکمی حالانکہ یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ مکرہ کی طرف نسبت اور انتقال حکمی امر ہے۔

فقلنا ان المکرہ علی الاعتقاد از مصنف علیہ الرحمہ نذکورہ تکمیل قائم کرنے کے بعد اس پر ایک حکم متفرع فرمائے ہیں جس کا خلاصہ یہ ہے کہ اگر کسی شخص کو اکاراہ کا مل کے ذریحہ اپنا غلام آزاد کرنے پر مجبور کیا گیں تو مکرہ ہی اع tac کا تکلم کرنے والا شمار ہو گا اور اع tac کی نسبت مکرہ ہی کجا نب رہے گی اور اس معین کی ولا کا مکرہ ہی مستحق ہو گا فعل اع tac میں مکرہ کو آکہ قرار دے کر اع tac کی نسبت مکرہ کجا نب نہیں کر سکتے اسلئے کہ نسبت اور انتقال کی شرط یہ ہے کہ وہ فعل مکرہ سے متصور الصدور ہو اور یہ ممکن نہیں ہے کہ مکرہ کی زبان سے مکرہ کی جانب سے اع tac کا صدور و رہو سکے؛ اسلئے کہ کوئی انسان دوسرے انسان کی زبان سے تکلم نہیں کر سکتا البتہ بعد معین کی مالیت کا اتلاف مکرہ کی جانب سے متصور ہے نیز اتلاف کا صدور و رکرہ سے جس اس نہیں ہوا لہذا انتقال فعل کی دلوں شرطوں کے پائے جانے کی وجہ سے فعل کو مکرہ کی جانب منتقل کرنا درست ہو گا لہذا مکرہ کی جانب اتلاف کی نسبت بھی درست ہو گی اور مکرہ ہی بعد کی قیمت کا ضامن ہو گا۔

لائے منفصل عنہ از مصنف جو اس عبارت سے ایک سوال کا جواب دے رہے ہیں، سوال پر سیکھیج اع tac مکرہ کی جانب منتقل نہیں ہو سکتا تو پھر اتلاف جو کہ عقق کے صہن میں پایا جاتا ہے عقق کے بغیر کیسے مکرہ کی جانب منتقل ہو سکتا ہے۔

جواب جواب کا حاصل یہ ہے کہ اتلاف اور اع tac لازم ملزوم نہیں ہیں بلکہ بعض صور توں

میں دونوں الگ سمجھی ہو جاتے ہیں مثلاً اگر کوئی شخص کسی کے غلام کو قتل کر دے تو اتفاق پایا گیا مگر اعتاق نہیں پایا گیا اور اتفاق اپنی اصل ہی سے انتقال کا اختیال رکھتا ہے یعنی اگر کسی نے اپنا غلام قتل کرنے پر کسی کو مجبور کیا اور اس نے اس غلام کو قتل کر دیا تو اس صورت میں مکرہ صرف الہ ہو گا اور قتل و اتفاق مکروہ کی طرف منتقل ہو گا لیس جب اتفاق ابتداء مکرہ کی طرف منتقل ہو سکتا ہے تو وہ اتفاق جو اتفاق کے ضمن میں مختصر ہو ہے وہ بھی اتفاق سے جدا ہو کر مکرہ کی طرف منتقل ہو جائے گا ایسا ہی صورت کہ مکرہ کو اک مخفی قرار دیا جائے۔

وہذا عندنا و قال الشافعی رحمہ مصنف و فرماتے ہیں کہ اسحق میں جو اکارہ کے احکام مذکور ہوئے ہیں وہ امام ابو حنینہ رک نزدیک ہیں امام شافعی رک نزدیک الگ اکارہ نامی ہو تو مکرہ کے قولی تصرفات مثلاً طلاق، عتاق اور بیع و غیرہ لغو ہوں گے البتہ اکارہ اگر بحق بجانب ہو تو مکرہ کا تصرف معتبر ہو گا امثلاً حربی کو اسلام پر مجبور کیا اگر حربی مکرہ اسلام لے آیا تو اس کا اسلام درست ہو گا، اسی طرح اگر قاضی نے مدیون کو اپنا مال فروخت کرنے پر مجبور کیا اور مدیون نے اپنا مال فروخت کر دیا تو درست ہے اسلئے کہ یہ اکارہ بحق ہے، صاحب حسامی نے امام شافعی کی دلیل سیان کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ قول قصد و اختیار سے صحیح ہوتا ہے ماک دل کا تر جان بن سکے لہذا جس صورت میں قصد و اختیار مدد و مدد و مدد ہو گا اس صورت میں اس کا قول باطل ہو گا اور یہ ایسا ہی ہے جیسا کہ ناممکن یا بھی یا بھی ناممکن کا قول قصد و اختیار نہ ہونے کی وجہ سے باطل ہوتا ہے اسی طرح اکارہ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ مکرہ نے جو کچھ کیا ہے وہ دفعہ مضرت کیلئے کیا ہے نہ کہ اسے المفسر کو ظاہر کرنے کیلئے لہذا مکرہ کا قول قصد صحیح کے بغیر درست نہ ہو گا۔

وَالاَکْرَاهُ بِالْحِسْنَى الْمَرْءُ اَمَّا مِنْ شَافِعِيٍّ وَرَکِ نَزَدِيْكَ عَرْقِيْدَى كَمَا تَرَكَهُ كَمَا تَرَكَهُ كَمَا قُتِلَ كَمَا قُتِلَ كَمَا دُرِكَ

اکارہ کرنا بینی جس طرح قتل کی دھکی دے کر اکارہ کے ذریعہ مکرہ کے قولی تصرفات باطل ہو جاتے ہیں اسی طرح اگر عرقید کے ذریعہ اکارہ کیا گیا تو بھی مکرہ کے قولی تصرفات باطل ہو جائیں گے۔

وَإِذَا وَقَعَ الْأَكْرَاهُ عَلَى الْفَعْلِ فَإِذَا تَمَّ الْأَكْرَاهُ بَطَلَ حُكْمُ الْفَعْلِ مِنَ الْفَاعِلِ وَ

شَامَةً أَنْ يُجْعَلَ عَذْرًا يُبَيِّنُهُ لِهُ الْفَعْلُ فَإِنْ أَمْكَنَ أَنْ يُنْسَبَ إِلَى الْمُكْرَرِ كَمُنْسَبَ اللَّهِ

وَالْأَقْبَلِ أَصْلًا وَقَدْ ذُكْرُنَا نَحْنُ أَنَّ الْأَكْرَاهَ لَا يُعَدُّمُ الْإِخْتِيَارَ لِكُلِّهِ يَنْتَقِي مِنْهُ

الرِّضَاءُ أَوْ يَسْدُدُ بِهِ الْإِخْتِيَارُ إِلَى الْأَخْرِيِّ مَا قَدَرَ نَهَا،

ترجمہ: اور جب اکارہ کا باطل فعل پر واقع ہو تو فاعل سے فعل کا حکم ساقط ہو جائے گا اور اکارہ کا باطل یہ ہے کہ شرعاً اس اکارہ کو ایسا عذر قرار دیا جائے کہ جو مکرہ کیلئے اس فعل کو مباح کر دے پس الگ مکرہ کی طرف

فُعل کو مفسوب کرنا ممکن ہوگا تو مکرہ کی طرف نسبت کر دی جائے گی اور اگر ممکن نہ ہوگی تو وہ فُعل بالکلیہ باطل ہو جائے گا اور ہم ذکر کر چکے ہیں کہ اکراه اختیار کو معمود نہیں کرتا ہے لیکن اس کی وجہ سے رضامندی منتفی ہو جاتی ہے یا اس کی وجہ سے اختیار فاسد ہو جاتا ہے جس کی مکمل تفصیل بیان کرچکے ہیں۔

تشریح — اور جب اکراه کامل کسی فُعل پر ہو خواہ اس فُعل کی نسبت مکرہ کی طرف ممکن ہو یا نہ ہو تو اس فُعل کا حکم فاعل (مکرہ) سے ساقط ہو جاتا ہے یعنی فاعل (مکرہ) سے موافذہ نہیں ہوتا اور اکراه کا اکمال یہ ہے کہ شریعت اکراه کو ایسا اعدہ قرار دیدے کہ جو مکرہ کیلئے فُعل کو مباح کر دے جیسا کہ کسی کے مال کو تلف کرنے پر قتل کی دھمکی کے ذریعہ اکراه کرنا غیر کے مال کو تلف کرنے کو مباح کر دیتا ہے یعنی مباشر (مکرہ) سے اس فُعل کا حکم ساقط ہو جاتا ہے اور اگر اکراه کامل نہ ہو بایں صورت کہ وہ فُعل مکرہ کیلئے شرعاً مباح نہ ہو تو اس فُعل کا حکم فاعل (مکرہ) سے ساقط نہ ہوگا بلکہ فاعل سے موافذہ کیا جائے گا جیسا کہ اگر کسی کو زنا پر مجبور کیا گیا یا ناحی کسی مسلمان کے قتل پر مجبور کیا گیا تو مکرہ کے لئے زنا اور قتل کا ارتکاب مباح نہیں ہے یہ اس بات کی دلیل ہے کہ اکراه غیر تام ہے لہذا مذکورہ زانی اور قاتل پر حد زنا اور قصاص حاری ہو گا، اگر مباشر (مکرہ) کو اکل مخفی قرار دیدیا جائے تو اب یہ دیکھنا ہو گا کہ اس فُعل کی نسبت مکرہ کی طرف ممکن ہے یا نہیں اگر ممکن ہے تو اس کی طرف نسبت کر دی جائے گی اور اسی سے موافذہ کیا جائے گا مثلاً اگر کسی کو غیر کے مال کے تلف کرنے پر مجبور کیا گیا اور مکرہ نے غیر کا مال تلف کر دیا تو مکرہ پر نقصان کا ضمان واجب ہو گا اسلئے کہ تلف کی نسبت مکرہ کی طرف ممکن ہے اور اگر مکرہ کی طرف فُعل کی نسبت ممکن نہ ہو تو وہ فُعل بالکلیہ باطل ہو جائے گا اور کسی سے بھی موافذہ نہ ہوگا مثلاً اگر کسی کو ماہ رمضان کا روزہ توڑنے پر مجبور کیا گیا تو مکرہ کا روزہ فاسد نہ ہوگا اور یہ افطار نہیں کھانے یا تھوک نکلنے کے ماندہ ہو گا لیکن اس اکراه کی وجہ سے رضامندی منتفی ہو جائے گی۔ (حاشیہ نظامی ص ۱۱۱)

اور باب اکراه میں جواہر میں دہ ہم اکراه کی بحث کے شروع میں بیان کر چکے ہیں اور وہ یہ ہے کہ اکراه اختیار کو بالکلیہ فاسد نہیں کرتا البتہ رضامندی صورت میں منتفی ہو جاتی ہے اکراه خواہ کامل ہو یا قاصر، اور اکراه قاصر سے اختیار میں قدر سے فساد دائم ہو جاتا ہے اور اگر اکراه کامل ہو تو اس سے اختیار فاسد ہو جاتا ہے اور اختیار فاسد پر احناف کے نزدیک احکام مرتب ہوتے ہیں بخلاف امام شافعی و رکے کہ انکے نزدیک مکرہ کے تصریفات قولی باطل ہو جاتے ہیں۔

وَالَّذِي يَقُولُ بِچِفْشُمُ الْكِتَابِ

## بَابُ حَرْوَفِ الْمَعَانِي

فَشَطَرُمِنَ الْمَسَائِلِ الْفِقْهِيِّ مُبْنِيًّا عَلَيْهَا رَأْكُثُرَهَا وَقُوَّاعِدُ الْعَطْفِ وَالْأَمْثُلِ  
فِيَهِ الْوَارِدَهِيِّ الْمُطْلَقُ الْجَمِيعُ عِنْدَنَا مِنْ غَيْرِ تَقْرَبِهِ لِمِقَارَنَتِهِ وَلَا تَرْتِيبِهِ وَ  
عَلَيْهِ عَامَّةً أَمْثُلُ الْلُّغَةِ وَأَمْثُلُ الْفَتْوَى وَأَمْثُلَتْ بِهِ التَّرْتِيبُ فِي تَوْلِيهِ إِنْ  
نَكْحَتْهَا فَهِيَ طَالِقُ وَطَالِقَتْ حَتَّى لَا يَقُولَ بِهِ الْأَوَاعِدَةُ فِي قَوْلِ أَبِي  
عَنْيَفَةَ خِلَافًا الْمَصَاحِبِيِّ ضَرُورَةً أَنَّ الشَّانِيَةَ تَعَلَّقَ بِالشَّرْطِ بِوَاسِطَةِ  
الْأُولَى لِأَمْمُقْتَضَى الْوَارِدِ فِي قَوْلِ الْمُسْوَلِيِّ أَعْتَقَتْ هَذِهِ وَهَذِهِ وَقْدَرَ وَجْهِهَا  
الْفَضُولِيِّ مِنْ وَجْهِ إِنْسَانِ بَطْلَنِ كَانِكَاحُ الشَّانِيَةِ لِأَنَّ صَدَرَ الْكَلَامُ لَا يَتَوَقَّفُ  
عَلَى أَخِرِهِ إِذَا الْمُعْكَنُ فِي أَخِرِهِ مَا يَعْتَدِرُ أَوْلَاهُ وَعَيْنُ الْأُولَى يُبَطِّلُ عَلَيْهَا  
الْوَقْتُ فَبَطْلَنِ الْثَانِي قَبْلَ الْتَّكَلُّمُ بِعِتْقِهَا،

ترجمہ۔ اور جس بحث پر کتاب ختم ہو رہی ہے وہ باب حروف المعانی ہے اسلئے کہ مسائل فقہیہ کا  
ایک حصہ حروف معانی پر موقوف ہے اور ان حروف معانی میں کثیر الاستعمال حروف عطف ہیں اور عطف میں  
اصل واقع ہے اور وہ اخاف کے نزدیک مقاشرت اور ترتیب سے تعریض کے بغیر مطلق جمع کے لئے ہے اور اسی  
پر عام اہل لفظ اور قائل کے قول ان نکحتہا فہی طالق و طالقی میں امام ابو حنیفہ رضی  
قول کے مطابق ایک طلاق واقع ہوئی بخلاف صاحبین کے وہ اس حدودت کی بناء پر ہے کہ طلاق شانیہ اولیٰ  
کے واسطے شرط پر معلق ہوئی نہ کہ واقع کے مقضی کی وجہ سے، اور مولے کے قول اعْتَقَتْ هَذِهِ وَهَذِهِ  
حال یہ کہ ان دونوں باندیوں کا نکاح ایک فضولی نہ کسی شخص کے ساتھ کر دیا ہے ثانی کا نکاح اسلئے  
باطل ہو گا کہ صدر کلام اُخْرَ کلام پر موقوف نہیں ہوتا جبکہ اُخْرَ کلام میں کوئی ایسی پیشہ نہ ہو جو صدر کلام کو متین  
کر دے اور تہلی باندی کا آزاد ہو جانا نکاح موقوف کی محلیت کو باطل کر دیتا ہے بس دوسری کا نکاح  
اس کے عین کے نکام سے پہلے باطل ہو گیا۔

تشریح مصنف علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ ہماری یہ کتاب باب حروف المعانی پر اقتداء  
پذیر ہو رہی ہے والذکی لفظ بختم الكتاب بیندار ہے اور باب حروف المعانی اس کی خبر ہے، ہر چند کہ حروف  
معانی کا تسلیق فنِ نحو ہے مگر چونکہ بہت سے مسائل فقہیہ کا تعلق حروف معانی سے ہے لہذا

فائدہ کی تکمیل کے پیش نظر آخر کتاب میں اس بحث کو ذکر کرنا مناسب ہے مصنف نے معانی کی قدر کے ذریعہ حروف مبانی یعنی حروف رجما کو خارج کر دیا اسلئے کہ حروف مبانی کی وضع ترکیب عبارت کیلئے ہے نہ کہ معانی کے لئے، حروف معانی وہ ہیں جو افعال کے معانی کو اسلام تک پہنچا دیں جیسے کہتے باقتم میں۔

سوال — اس باب میں حروف کے علاوہ اسماء اور کلمات کا بیان بھی ہے تو پھر مصنف نے باب حروف المعانی کا عنوان کیوں اختیار کیا؟

جواب — چونکہ زیادہ تر اس باب میں حروف ہی کا بیان ہے اسلئے تغییب ایسا کہا گیا ہے۔

فاظہ من مسائل الفقرۃ میں فاتحیلیہ ہے اور والذی یقع پر ختم الکتاب کی علت ہے، حروف معانی میں کثیر الاستعمال حروف عطف میں اسلئے کہ یہ اسماء و افعال سب پر داخل ہوتے ہیں بخلاف حروف جر کے کہ یہ افعال پر داخل نہیں ہوتے اور کلمات شرط یہ اسماء پر داخل نہیں ہوتے، حروف عطف میں اصل واقع ہے اسلئے کہ واو صرف اشتراک کو ثابت کرنے کے لئے آتا ہے بخلاف دیگر حروف عطف کے کہ وہ اشتراک کے علاوہ دیگر معانی کے لئے بھی استعمال ہوتے ہیں، واو احناف کے نزدیک مطلق جمع کے لئے آتا ہے اس میں نہ مقاشرت فی الزمان سے تعریض ہوتا ہے اور نہ ترتیب سے، امام شافعی رکے نزدیک واو ترتیب کے لئے بھی استعمال ہوتا ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قول اید و اب اباد اللہ ہب سے استدلال کرتے ہیں چنانچہ اپنے سئی کوہ صفا سے شروع فرمائی اور ان الصفا والمروة من شعائر اللہ تلاوت فرمائی معلوم ہو کہ اپنے آیت سے ترتیب بھی، اسی طرح اللہ تعالیٰ کا قول وارکعوا دا سجدوا سے رکوع کی سجدہ پر تقدیم ضروری ہے اور اسی کا نام ترتیب ہے۔

امام شافعی رکے استدلال کا جواب یہ ہے کہ ترتیب وحی غیر مسلک کے ذریعہ بھی ہونے کہ واو سے، اور آیت کا حوالہ اس بات کو بتانے کے لئے دیا ہو کہ تقدیم ذکر میں اہتمام اور ترجیح پر دلالت کرتی ہے دوسرے استدلال کا جواب یہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے قول "وَابْحَرْتِي دَارِكَمِي" سے معارض ہے اور سجدہ کی تقدیم روکوں پر خلاف اجماع ہے، اکثر اہل لغت کا نہ ہب بھی ہبی ہے کہ واو مطلق جمع کے لئے ہے نہ کہ ترتیب و مقاشرت کیلئے اور حجۃ حضرات واو کو محسن جمع کیلئے لانتے ہیں ان کا استدلال یہ ہے کہ اگر واو جمع و ترتیب کے لئے ہو تو بہت سی خرابیاں لازم آئیں گی ان میں سے ایک یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ان دو قولوں "وَادْخُلُوا الْبَابَ سَجَدًا" اور "قُولُوا حِلْمَةً" اور "قُولُوا حِلْمَةً وَادْخُلُوا الْبَابَ سَجَدًا" میں تناقض لازم آئیگا حالانکہ واقع ایک ہے۔

و اسی ایشیت الترتیب فی قولہ لازم مصنف اس عبارت سے ایک سوال مقدم کا جواب دے رہے ہیں

سوال — بقول آپ کے واو مطلق جمع کے لئے ہے تو اگر کسی نے کہا، ان نکھتھا ہمی طالق و طالق و طالق "اسی طرح اگر شوہرنے اپنی غیر مدخل بہایوی سے کہا" انت طالق و طالق و طالق مذکور

دونوں صورتوں میں ایام ابوحنیفہ رح کے نزدیک ایک طلاق واقع ہوگی جو کہ ترتیب پر دلالت کرتی ہے اور صاحبین کے نزدیک تینوں واقع ہوں گی جس سے مقاہنہ پر دلالت ہوتی ہے۔

**جواب** — جواب کا حاصل یہ ہے کہ ترتیب امام صاحب کے نزدیک واد کے مقتضی کیوجے شایستہ نہیں ہوئی جیسا کہ آپ کا خیال ہے بلکہ کلام کے مقتضی اور ضرورت کیوجے شایستہ ہوئی ہے اور وہ یہ ہے کہ قائل کا قول "وَإِنْ تَحْتَهُنَّ فَنِي طَلاقٌ" جملہ تامہ ہے اپنے مابعد کا محتاج نہیں ہے اور و طلاق و طلاق یہ دونوں جملے ناقصہ ہیں لہذا ان کا معنی مفہوم ہونا سایق جملہ پر موقوف رہے گا اسلئے کہ جملہ شایستہ مفہوم ہے ہونے میں جملہ اول کا محتاج ہے یعنی اگر عطف نہ کیا جائے تو جملہ شایستہ مفہوم ہے نہ ہوگا اور جب واد کے ذریعہ فنی طلاق پر عطف کیا تو و طلاق اول معطوف علیہ یعنی فنی طلاق کے واسطہ سے شرط بینی ان بختہ متعلق ہوگا اور معطوف علیہ یعنی فنی طلاق بغیر واسطہ شرط سے متعلق ہوگا اور شانی و طلاق بالترتیب دو واسطوں سے شرط کے ساتھ متعلق ہوگا اور جب شرط پائی جائے گی تو ترتیب تعلق کے اعتبار سے طلاق واقع ہوگی بایں طور کے اول پہلی طلاق جو کہ بایں واسطہ شرط سے متعلق ہے واقع ہوگی اس کے بعد وسری اور پھر تیسری پر چونکہ عورت غیر مخول بہا ہے لہذا جب پہلی طلاق واقع ہوگی تو وہ شانی اور شانی کے لئے محل نہ رہے گی اسلئے کہ بغیر مخول بہا ایک طلاق ہی سے باشہ ہو جاتی ہے۔

صاحبین کے نزدیک تینوں طلاقیں واقع ہو جائیں گی اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک او مقارنہ کے لئے ہے، صاحبین کا استدلال یہ ہے کہ کلام کا مقتضی معطوف و معطوف علیہ کا شرط میں اشتراک اجتماع ہے لہذا طلاق ثانی اور شانی اشتراک تعلق با شرط میں اولیٰ کے مانند ہوگی اور جب شرط پائی جائے گی تو تینوں بیک وقت واقع ہوں گی، مذکورہ اختلاف اس صورت میں ہے جبکہ شرط کو مقدم کیا جائے اور اگر شرط کو متاخر کر کے پوں کیا جائے فنی طلاق و طلاق ان بختہ، تو اس صورت میں بالاتفاق تینوں واقع ہوں گی اسلئے کہ آخر کلام میں بغیر پایا گیا لہذا تینوں طلاقیں ایک ساتھ شرط پر مسلم ہوں گی اور جب شرط پائی جائے گی تو تینوں واقع ہو جائیں گی۔

**وَفِي قَوْلِ الْمَوْلَى اعْتَقْتَ بِزَهْدِ وَبِزَهْرِهِ** مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے بھی ایک سوال مقدر کا جواب دینا چاہتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ آپ کے یہاں واد مطلق جمع کے لئے ہے حالانکہ مندرجہ ذیل مسئلہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے یہاں بھی واد ترتیب کے لئے ہے پر صورت مسئلہ یہ ہے۔ ایک فضولی نے ایک شخص سے دو باندیوں کا نکاح اس کی اجازت کے بغیر کسی شخص سے کر دیا تو یہ نکاح مولیٰ کی اجازت یا باندیوں کی آزادی پر موقوف رہے گا اگر مولیٰ نے دونوں باندیوں کو ایک ساتھ ازاد کر دیا تو اس صورت میں چونکہ نکاح امتہ علی الحرج لازم نہیں آتا اسلئے دونوں کا نکاح صحیح ہو جائے گا، اور اگر

دونوں کو الگ الگ آزاد کیا تو دوسری کا نکاح باطل ہو جائے گا اسلئے کہ اول اثنا نہیں سے پہلے آزاد ہو گی پس اول کے آزاد ہوتے رہی نکاح امتہ علی الاحرہ لازم آئے گا حالانکہ یہ جائز نہیں ہے اور اگر دونوں کو عطف بالواد کے ذریعہ آزاد کیا اور یوں کہا "اعتقلت بذہ و بذہ" تو اس صورت میں بھی احاف کے نزدیک ثانیہ کا نکاح باطل ہو گا پس اس صورت میں ثانیہ کے نکاح کا باطل ہونا اس بات کی علامت ہیکہ دوسری باندی بعد میں آزاد ہوئی ہے اور پہلی پہلے آزاد ہوئی ہے یعنی دونوں کی آزادی ترتیب کے ساتھ واقع ہوئی ہے اور جب یہ بات ہے تو معلوم ہو گی کہ واد ترتیب کے لئے ہے حالانکہ احاف اس سے انکار کرتے ہیں اس کا جواب دیتے ہوئے مصنف نے فرمایا کہ اس مسئلہ میں بھی ترتیب واد کے مقتضے کیوجہ سے ہے میں ہے بلکہ مقتضیاً نے کلام کی وجہ سے ہے اسلئے کہ جب کلام کے آخر میں ایسی چیز موجود نہ ہو جو اول کلام کو بدلے تو اول کلام آخر کلام پر موقوف نہیں ہوتا ہے یہاں بھی پونکہ کلام کے آخر میں کوئی مغایر موجود نہیں ہے جو اول کلام کو بدل دے اسلئے اول کلام "اعتقلت بذہ" آخر کلام یعنی "ذہ و بذہ" میرہ موقوف نہ ہو گا یعنی اول جس باندی کی طرف اشارہ کر کے اعتقلت بذہ کہلے ہے وہ دوسرے کے عقق کے تکلم سے پہلے ہی آزاد ہو گئی اور دوسری باندی ہی رہے گی لہذا حدیث لا شک امتہ علی الاحرہ کیوجہ سے دوسری محل نکاح نہ رہے گی الکچہ وہ نکاح موقوف ہوا کی کو مصنف نے کہا ہے کہ اول کا آزاد ہونا ثانیہ کے نکاح کے موقوف ہونے کی ملکیت کو باطل کر دیتا ہے کیونکہ جس طرح نکاح امتہ علی حرہ ناجائز ہے اسی طرح نکاح امتہ علی الاحرہ کا موقوف ہونا بھی ناجائز ہے اور جب پہلی کے آزاد ہونے سے دوسری نکاح موقوف کا محل نہ رہی تو ثانیہ کے عقق کے تکلم سے پہلے ثانیہ کا نکاح باطل ہو جائے گا۔

بِخَلَافِ مَا إِذَا زَوَّجَهُ الْفُضُولُ أَخْتَيْنَ فِي عَقْدَتِيَّنِ فَقَالَ أَجَزَتْ هَذِهِ وَهَذِهِ  
عَيْنُهُ بَطَلَ كُلَّ جَمِيعِ الْأَنَّصَدُ الْكَلَامُ وَضَعَ لِجَوَازِ النِّكَاحِ وَإِذَا تَصَلَّ بِهِ أَخْرُكُهُ  
سُلِّبَ عَنْهُ الْجَوَازُ فَصَارَ أَخْرُكُهُ فِي حَقِّ أَوْلَكِهِ بِمَنْزِلَةِ الشَّرْطِ وَالْإِسْتِشَاءِ،

ترجمہ:- بخلاف اس صورت کے کہ جب کسی شخص کا فضولی نے دو عقدوں میں دونوں کو ساتھ نکاح کیا ہو پھر اس شخص نے "اجزت بذہ و بذہ" کیا ہو تو دوں کا نکاح باطل ہو جائے گا کیونکہ صد کلام جواز نکاح کیلئے موصوف ہے اور جب اس کے ساتھ آخر کلام متصل ہوا تو اس سے جواز مسلوب ہو گیا پس آخر کلام اول کلام کے حق میں شرط اور استثناء کے مرتبہ میں ہو گیا۔

تشریح:- بخلاف اکثر یہ عبارت بھی ایک سوال مقدر کا جواب ہے۔ سوال کی تقریر دو طریقہ

پیدا ہو سکتی ہے۔

**پہلا طریقہ** بقول آئندے ماقبل کے مسئلہ میں جملہ فضولی نے دو باندیوں کا نکاح کیا اور مولے نے اعتمدت ہذہ وہیزہ کہا تو جس باندی کی طرف پہلے اشارہ کیا اس کا نکاح جائز ہو گا اور دوسری کا باطل ہو گا، اسی طرح اگر فضولی نے دو حقیقی بہنوں کا نکاح کری ایک شخص سے دو عقدوں میں کر دیا اور شوہر نے اجزت ہذہ وہیزہ کہا تو امین کے مسئلہ پر قیاس کرتے ہوئے پہنچ بھی ہیں بہن کا نکاح جائز ہونا چاہیے حالانکہ احناف کے نزدیک دلوں بہنوں کا نکاح باطل ہو جاتا ہے، مصنف علیہ الرحمہ نے اسی اعتراض کا جواب بخلاف ما اذار وجہ سے دیا ہے۔

اس تقریر کے مطابق سوال کا جواب یہ ہے کہ دو باندیوں کے نکاح پر دو بہنوں کے نکاح کو قیاس کرنا درست نہیں ہے کیونکہ ان دلوں مسئلہوں میں فرق ہے، فرق یہ ہے کہ نکاح امین کے مسئلہ میں مولیٰ کا قول "اعتمدت ہذہ آخراً کلام وہیزہ" پر موقوف نہیں ہے اسلئے کہ آخر کلام اول کلام کے لئے مغیر نہیں ہے لہذا اول آخر کلام پر موقوف نہ ہو گا اور جب اول کلام آخر کلام پر موقوف نہیں ہے تو مولے کے اعتمدت ہذہ کہنے سے پہلی مشارکیہ باندی آزاد ہو جائے گی اور آخر کلام یعنی "وہیزہ" کا تلفظ کرنے سے پہلے ہی چونکہ نکاح امۃ علی الحرمہ لازم آتا ہے اور یہ ناجائز ہے اسلئے دوسری باندی کا نکاح باطل اور پہلی کا جائز ہو جائے گا اور اخین کے مسئلہ میں یعنی اجزت ہذہ وہیزہ میں صدر کلام یعنی اجزت ہذہ آخر کلام یعنی "وہیزہ" پر موقوف ہے اسلئے کہ اس مسئلہ میں آخر کلام اول کلام کے لئے مغیر ہے اس طور پر کہ اگر شوہر اجزت ہذہ کہکر خاموش ہو جاتا تو پہلی بہن کا نکاح جائز ہو جاتا کیونکہ ابھی جمع بین الامین لازم نہیں آیا لیکن جب شوہر نے وہیزہ کہکر دوسری بہن کے نکاح کی بھی اچاہت دے دی تو جمع بین الامین کی وجہ سے دلوں نکاح پر دلوں نکاح ناجائز ہو گئے۔

الحاصل آخر کلام نے اول کلام کو جواز سے عدم جواز کی طرف متغیر کر دیا اور جب آخر کلام اول کلام یکلئے مغیر ہو تو اول کلام آخر کلام پر موقوف ہوتا ہے اور موقوف اور موقوف علیہ کا وقوع ایک زمانہ میں ہو گا اور جب دلوں نکاحوں کے وقوع کا زمانہ ایک ہو گا تو جمع بین الامین کیوں جو بہر سے دلوں نکاح باطل ہو جائیں گے لہذا دلوں مسئلہوں میں فرق ہونے کی وجہ سے اخین کے مسئلہ کو امین کے مسئلہ پر قیاس کرنا درست نہ ہو گا۔

**سوال کی تقریر کا دوسرا طریقہ** بعض حضرات نے سوال کی تقریر اس طرح کی ہے کہ جب مذکورہ مسئلہ اخین میں امام صاحب کے نزدیک دلوں بہنوں کا نکاح باطل ہے تو اس سے ثابت ہو گیا کہ واؤ مقارت کے لئے ہے حالانکہ امام صاحب کے نزدیک داؤ مطلق جمع کے لئے ہے نہ کہ مفارقت

اور ترتیب کے لئے۔

اس دوسری تقریر کے مطابق سوال کا جواب یہ ہوگا، مسئلہ اخین میں اجزت کہنے کی صورت میں دونوں بہنوں کے نکاح کا بطلان اسلئے نہیں کہ اجزت بہنہ و بہنہ میں واد مقارنہ کیلئے ہے جیسا کہ مفترض نے سمجھا لیلے ہے بلکہ اسلئے ہے کہ صدر کلام یعنی "اجزت بہنہ" جواز نکاح کے لئے موصوف ہے کیونکہ صدر کلام کے تکلم میں جمع میں الاختین لازم نہیں آتا ایکن جب آخر کلام یعنی "و بہنہ" کا تکلم کیا تو صدر کلام سے جواز سلب ہو گیا کیونکہ اس صورت میں آخر کلام صدر کلام کے لئے شرط اور استثنا کے درجہ میں ہے یعنی جعلی شرط اور استثنا اول کلام کے لئے منیر ہوتے ہیں اسی طرح یہاں بھی آخر کلام اول کلام کے لئے منیر ہے اسلئے کہ اگر شوہر اپنے قول و بہنہ کو پسندے قول اجزت بہنہ کے ساتھ نہ ملنا تو پہلی بہن کا نکاح جائز ہوتا یہیں جب و بہنہ کو اجزت بہنہ کے ساتھ ملادیا تو جمع میں الاختین لازم آنے کی وجہ سے دونوں کا نکاح باطل ہو گیا اور اول کلام آخر کلام پر موقوف ہو گیا اور موقوف و موقوف علیہ کا چونکہ زانہ ایک ہوتا ہے لہذا کویا کہ شوہر نے کلمہ واحدہ کے ذریعہ یعنی اجزت ہماکے ذریعہ دونوں کے نکاح کو جائز قرار دیا جس کی وجہ سے جمع میں الاختین لازم آیا اور دونوں نکاح باطل ہو گئے۔

ذکورہ تقریر سے یہ بات واضح ہو گئی کہ دونوں نکاحوں کا بطلان دلیل آخر سے ثابت ہو ہے نہ کہ اس وجہ سے کہ واد مقارنہ کے لئے ہے۔

وَقَدْ تَدْعُلُ الْوَأْوَعَلَى جَمِيلَتِي كَامِلَتِي بِنَبَرِهَا فَلَمَجِبُ الْمُشَارِكَةِ فِي الْخَبَرِ  
وَذَلِكَ مِثْلُ قَوْلِهِ هذِه طَالِقُ شَلَامًا هذِه طَالِقُ أَنَ الشَّانِيَةَ تَطْلُقُ وَأَعْدَدَ  
لِأَنَ الشَّرِكَةَ فِي الْخَبَرِ كَانَتْ وَأَبِيَتْ لِاِنْتِقَارِ السَّلَامِ الشَّانِيِّ إِذَا كَانَ نَاقِصًا  
فَإِذَا كَانَ كَامِلًا فَقَدْ ذَهَبَ دَلِيلُ الشَّرِكَةِ وَلِهَذَا قُلْنَا إِنَّ الْجِمِيلَةَ النَّاقِصَةَ  
تُشَارِكُ الْأُولَى فِي سِيَامَتِ الْأُولَى بِعِيْنِهِ مَتَّى قُلْنَا فِي قَوْلِهِ إِنْ دَخَلَتِ الدَّارَ  
فَكَانَتْ طَالِقُ أَنَ الشَّانِيَةَ يَتَعَلَّقُ بِذَلِكَ الشَّرْطِ بِعِيْنِهِ وَلَا يَقْتَضِي  
الْاسْتِبْدَادُ بِهِ كَانَتْ أَعَادَهُ وَأَسْتَأْيَصَارُ الْيَهُ فِي قَوْلِهِ جَاءَ فِي زَمِيدٍ وَعَمَرٍ  
خَسْرُ وَرَكَانَ الْمُشَارِكَةِ فِي مَجِبٍ وَأَبِي لِاِنْتِصَوْرِ

ترجمہ:- اور واد مکبھی ایسے جملہ پر داخل ہوتا ہے جو اپنی خبر سے مل کر تام ہے جس کی وجہ سے اس عطف کے ذریعہ مشارکت فی الخبر ثابت نہیں ہوتی، اور اس کی مثال قائل کا قول "بہنہ طالن

شلاشاً و بذہ طالق" ہے یہاں تک کہ ثانیہ پر ایک طلاق واقع ہوگی اسلئے کہ بخوبی شرکت جب ہوتی ہے کہ جب کلام ثانی ناقص ہونے کی وجہ سے (خبر کا) محتاج ہو یہاں جب کلام ثانی کامل ہو تو شرکت کی وجہ ختم ہو گئی، اسی وجہ سے ہم نے کہا کہ جملہ ناقصہ جملہ اول کے اس چیز میں شرکت ہوتا ہے جس سے بعینہ جملہ اول کے تمام ہوا ہے حتیٰ کہ ہم نے شوہر کے قول ان دخلت الدار فانت طالق و طالق میں کہا کہ ثانی طلاق بعینہ شرط مذکور کے ساتھ متعلق ہو گئی اور طلاق ثانی مستقل شرط کا تقاضہ نہ کرے گی اور یہ ایسا ہی ہو گا جیسا کہ مشکلم نے شرط کا اعادہ کیا ہو اور بہر حال قابل کے قول جامی زید و عمر میں استقلال کی طرف اس بات کی ضرورت کی وجہ سے رجوع کیا جاتا ہے کہ مجھی واحد میں مشارکت ممکن نہیں ہے۔

شرط اور بھی جملہ کامل کا عطف جملہ کامل پر کیا جاتا ہے جس کی وجہ سے محظوظ، معطوف علیہ کی بخوبی شرکت نہیں ہوتا مثلاً "بذہ طالق شلاشاً و بذہ طالق" اس جملہ میں مبتداء ثانی بعینہ و بذہ مبتداء اول کی خلینے طالق شلاشاً میں شرکت نہیں ہے اسلئے کہ دونوں جملے مبتداء و بخوبی مبتداء ثانی میں کوئی کسی کا محتاج نہیں لہذا دوسرا جملہ پہلے جملہ کی بخوبی شرکت نہ ہو گا اسلئے کہ شرکت فی الخبر کی علت جملہ ثانیہ کا محتاج ہونا تھا اور یہ تبریزی ہوتا ہے جب ثانی جملہ ناقص ہو۔ اور مذکورہ مثال میں جملہ ثانیہ تام ہے بخلاف بذہ طالق و بذہ کے کہ اس کلام میں جملہ ثانیہ بعینہ "و بذہ" ناقص ہے اسلئے کہ مبتداء اول کی بخوبی شرکت کے بغیر مفید منع نہیں ہے اور وہ بخوبی طالق ہے، جلین کے تام ہونے کی صورت میں واو کو ابتدائیہ کہتے ہیں، بخوبی کے اندر شرکت چونکہ احتیاج کی وجہ سے ہوتی ہے اسلئے ہم کہتے ہیں کہ جملہ ناقصہ جملہ اول کے ساتھ بعینہ اس چیز میں شرکت نہ ہو گا جس سے جملہ اول کے تمام ہوا ہے چنانچہ اگر کسی نے اپنی بیوی سے ان دخلت الدار فانت طالق و طالق کہا تو طلاق ثانی بعینہ اسی شرط کے ساتھ مشروط ہو گئی جس کے ساتھ پہلی طلاق مشروط ہے ثانی طلاق کے لئے مستقل شرط محذوف ماننے کی ضرورت نہیں ہے یہاں تک کہ مشکلم کے بارے میں یہ مان لیا جائے کہ اس نے شرط کا اعادہ کرتے ہوئے گویا کہ یہ کہا ہے "ان دخلت الدار فانت طالق ان دخلت الدار فانت طالق" کیونکہ جب بعینہ شرط مذکورہ میں اشتراک کا نہ ہے تو پھر اس تقدیر کے اس نے کی ضرورت نہیں ہے۔

سے فائدہ: اس کا ثروہ اس صورت میں ظاہر ہو گا کہ جب کسی شخص نے اپنی بیوی سے کہا کہ ما حلحت بطلاق تک فانت طالق" مسلم ہونا چاہیے کہ مذکورہ مثال میں حلہ بعینی تعلیق علی الشرط ہے مطلب یہ ہے کہ اگر میں تیری طلاق کو شرط پر ملحن کر دوں تو تجھے طلاق ہے پھر اس نے اپنی بیوی سے کہا، ان دخلت الدار فانت طالق و طالق، تو یہ ایک ہی سکن ہو گی اور اس سکن کی وجہ سے عورت پر ایک طلاق واقع ہو گی اور اگر نہ کوہ قول "ان دخلت الدار فانت طالق" ان دخلت الدار فانت طالق" کے مرتبہ میں ہوتا بعینہ لگائے جو مخوبی

و انما یہ صاریحہ مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے ایک سوال کا جواب دینا چاہتے ہیں، سوال یہ ہے کہ آپ نے فرمایا کہ معطوف بعینہ اسی سے مستقل ہوتا ہے جس سے معطوف علیہ مستقل ہوتا ہے اور جس بخوبی طوف طیہہ نہ ہوتا ہے اسی بخوبی سے معطوف بھی نہ ہوتا ہے آپ کا یہ قاعدہ قابل کے قول "جاءنی زید و عمر وہ" سے مستقوض ہے اسلئے کہ آپ اس مثال میں جملہ شانہر یعنی معطوف کے لئے مستقل مستقل بخوبی مخدوں مانتے ہیں اور اصل تقدیر جامنی زید و جامنی عمر و نکالتے ہیں۔

**جواب** — ذکورہ مثال میں مستقل فعل مخدوں ماننے کی ضرورت اسلئے پیش آئی کہ جمیعت واحد میں زید و عمر و کی شرکت ممکن نہیں ہے جس کی وجہ سے جملہ شانہر کے لئے مستقل فعل مخدوں ماننے کی ضرورت پیش آئی، بخلاف یہی صورت کے کہ اسیں معطوف مستقل شرط کا متقاضی نہیں ہے کیونکہ معطوف اور معطوف علیہ کے لئے بعینہ ایک شرط کافی ہو سکتی ہے لہذا معطوف کے لئے مستقل شرط مخدوں لانے کی ضرورت نہ ہوگی۔

وَقَدْ يُسْتَعَارُ الْوَأْوَلُ لِلْحَالِ بِسَعْيِ الْجَمِيعِ أَيْضًا لِلَّذَّاتِ الْحَالَ تُجَامِعُهُ دَالْحَالَ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى حَتَّىٰ إِذَا حَبَّعَ وَهَا فَتَحَّتَ أَبْوَابِهَا أَهْنَىٰ وَأَبْوَابِهَا مَفْتُوحَةٌ وَقَالَ الْوَافِي قَوْلُ الرَّجُلِ لِعَبْدِهِ أَدَىٰ إِلَى الْفَاقَوْلَنَتْ حُرْ وَلِلْحَرْبِيِّ اِنْتَلْ وَأَنْتَ أَمِنٌ إِنَّ الْوَأْوَلُ لِلْحَالِ حَتَّىٰ لَا يَعْتِقَ الْعَبْدُ إِلَّا بِالْأَدَاءِ وَلَا يَأْمَنَ الْحَرْبُ إِلَّا مَالِكُمْيَنْلِ،

ترجمہ ہے: اور کبھی واؤ کو جمع کے معنے کی وجہ سے حال کے لئے بھی مستعار لیا جاتا ہے اس لئے کہ حال ذوالحال کے ساتھ صحیح ہوتا ہے، اللہ تعالیٰ اسے فرمایا ہے "یہاں تک کہ جب پہنچ جائیں اس پر اور کھولے جائیں گے اس کے دروازے پہنچنے اس کے دروازے کھلے ہوتے ہوں گے، اور فقیرانے کہا ہے قابل کے قول اپنے غلام سے "اوْلَى الْفَاقَوْلَنَتْ حُرْ میں اور حربی سے "انزل وانت آمن میں کہ وادِ حال کیلئے ہے حقیقت کے غلام آزاد نہ ہو گا مگر ادارے اور حربی اموں نہ ہو گا جب تک کہ نہ اترے۔

**تشریح** — مصنف علیہ الرحمہ واؤ کے حقیقی معنے کے بیان سے فارغ ہونے کے بعد مجازی معنی کو بیان کر رہے ہیں جس کا حاصل یہ ہے کہ واؤ کبھی معنے جمع کی وجہ سے حال کے لئے بھی آتی ہے لہنی واؤ کے حقیقی معنے جمع کے معنی مجازی ہیں اور معنی حقیقی اور مجازی میں علت مشترک جمیعت کے

معنی میں مثلاً باری تعالیٰ نے فرمایا ہے: حتیٰ اذ اجاء و لم وفتح الباریہما یعنی جب مومن جنت میں آئیں گے تو جنت کے دروازے کھلے ہوئے ہوں گے، اس آیت میں دا و حال کیلئے ہے عطف کے لئے نہیں ہے، اسلئے کہ مومنین کے اکام کے لئے یہ مناسب ہے کہ دروازے پہلے سے کھلے ہوئے ہوں اور یہ اسی وجہ سے کہ دروازے کے دا و او کو عاطفہ مانا جائے تو ادا اور دروازہ کا کھننا ایک ساتھ ہو گا جو اکام کے منافی ہے اسلئے کہ معزز مہمان کے لئے دروازے پہلے سے کھلائے کھا جاتا ہے نہ کہ آنے کے بعد کھوایا جاتا ہے۔ باقی دونوں مثالوں میں بھی دا و عاطفہ نہیں ہو سکتا اسلئے کہ معطوف علیہ جملہ لیہ اشایہ ہے اور معطوف جملہ فعلیہ خبریہ ہے جس کیوجہ سے عطف مسخن نہیں ہے لہذا دا و کو عالیہ مانا ہی بہتر ہو گا۔

وَأَمَّا الْفَاعِمَ فَإِنَّهَا الْوَصْلُ وَالْتَّعْقِيبُ وَلِهَذَا قُلْنَا فِيمَنْ قَالَ لِمَرْأَتِهِ أَنْ دَخَلْتِ  
هَذِهِ الدَّارَ فَهَذِهِ الدَّارُ فَأَنْتِ طَالِقٌ إِنَّ الشَّرْطَ تَدْعُلُ الْمَشَانِيَةَ بَعْدَ الْأُولَى  
مِنْ لَعْنَيْرِ تَرَاجِعٍ وَقَدْ تَدْعُلُ الْفَاعِمَ عَلَى الْعِلَلِ إِذَا كَانَ ذَلِكَ مِمَّا يَدُوُّ مُفَعَّلٌ  
مِسْعَى الْقَرَاجِيِّ يُقَالُ إِبْشِرُ فَقَدْ أَتَاكَ الْغَوْثُ وَلِهَذَا قُلْنَا فِيمَنْ قَالَ لِعَبْدِهِ أَدْ  
إِنَّ الْفَاعِمَاتِ مُرْلَفَةٌ يَعْتَقِلُ الْمُحَالِ لِأَنَّ الْعِلَلَ دَائِعَةٌ فَأَشَبَّهَ الْمُتَرَاجِعَ

ترجمہ: اور بہرہ حال فاصل اور تعقیب کیلئے ہے اسی وجہ سے ہم نے اس شخص کے بارے میں کہا کہ جس نے اپنی بیوی سے ان دخلت لہذا الدار فہرہ الدار فاانت طالق کہنا کہ وقوع طلاق کی شرط یہ ہے کہ دوسرے گھر میں پہلے گھر کے بعد متصلاً داخل ہو اور فاکبھی ملتوں پر داخل ہوئی ہے جبکہ علت دا اکی ہو اسلئے کہ وہ علت تراجی کے منے میں ہو جاتی ہے کہا جاتا ہے اب شرقد اتک الحوثر خوش ہو جا اسلئے کہ تیرا مدد گار آگیا اور اسی وجہ سے ہم نے اس شخص کے بارے میں کہ جس نے اپنے غلام سے کہا ادالی الفافانت حر، کروہ فی الحال آزاد ہو جائیکا اسلئے کہ عتن دا اکی ہے لہذا تراجی کے مشاہر ہو گیا۔

شرط حروف معانی میں سے دوسری حرف فلے اس کی وضاحت القحال اور تعقیب کے لئے ہے مطلب یہ ہے کہ فا کا مقتنی کی وجہ سے کہ معطوف معطوف علیہ کے بعد متصلاً بلا مہلت واقع ہو، اور فا کے اسی مقتنی کی وجہ سے ہم نے کہا کہ اگر کسی شخص نے اپنی بیوی سے "ان دخلت لہذا الدار فہرہ الدار فاانت طالق" کہا تو طلاق واقع ہونے کے لئے یہ ضروری ہو گا کہ جس ترتیب سے قائل نے کہا ہے اسی ترتیب سے داخل پایا جائے اور ترتیب بلا تراجی ہو لہذا اگر ترتیب بدل گئی مثلاً ثانی گھر میں پہلے داخل اور اول گھر میں بعد میں داخل ہوئی یا ترتیب سے تو داخل ہوئی مگر دوسرے گھر میں ناپیرے

داخل ہوئی تو طلاق واقع نہ ہوگی۔

وقد تدخل الفارض مصنف کہتے ہیں کہ اصل تو یہ ہے کہ فا احکام پر داخل ہو کیونکہ احکام میں تعقیب کے معنے ہوتے ہیں اسلئے کہ احکام علیل کے بعد ہوتے ہیں اور علیل مقدم ہوئی ہیں چونکہ علت ہمیشہ معلوم پر مقدم ہوئی ہے البتہ اگر علت دامکی ہو تو فاعل پر بھی داخل ہو جاتی ہے اسلئے کہ اس صورت میں علت میں بھی تعقیب کے معنے پائے جاتے ہیں اس فا کو تعیلیہ کہتے ہیں مثلاً ایسے شخص سے جو کسی مصیبت میں اگر قاتر ہو کہا جائے "ابشہ فقد اماک الغوث" اس مثال میں فاعل پر داخل ہے اسلئے کہ ابشار کی علت غوث ہے اور اس علت میں تعقیب کے معنے موجود ہیں اسلئے کہ علت جو کہ غوث ہے دامکی ہے بایں طور کہ غوث کا وجود ایتیان کے بعد بھی باقی رہتا ہے لہذا فا کا علت پر داخل ہونا صحیح ہو گیا۔

لیکن صحیح مذہب یہ ہے کہ فا التعیلیہ کا داخل ایسی علت کے ساتھ خاص ہیں ہے کہ جو دامکی ہو بلکہ علت غیر دامکہ پر بھی داخل ہو جاتی ہے مثلاً مصلی سے کہا جائے "الل تعالیٰ فقد طلعت الشمس" اور روزہ دار سے کہا جائے "افطر فقد غربت الشمس" حالانکہ طلوع و غروب یکی ہے وہاں ہیں ہے۔

ولہذا قلنا "الرجب یہ بات معلوم ہو گئی کہ فاعل دامکہ پر داخل ہوئی ہے تو اگر کسی شخص نے اپنے غلام سے کہا "اڑاں الگ فانت حر" تو وہ غلام فی الحال آزاد ہو جائے گا اسلئے کہ عقین اداہ الف کی علت ہے اور علت معلوم پر مقدم ہوئی ہے تو گویا کہ مولیٰ نے غلام کو آزاد کر دیا اور پھر اس سے کہا اڑاں الگ، اس مثال میں فاعل دامکہ پر داخل ہے، عقین کا علت ہونا تو ظاہر ہے اب رہا دوام تو وہ اسلئے ہے کہ عقین ابتداء عقین کے بعد بھی مت نکل باقی رہتا ہے جس کی وجہ سے اس کے اندر تعقیب کے معنے پائے گئے لہذا فا کا داخل ہونا درست ہے۔

وَأَمَّا شَدَّقَ اللَّعْظَفَ عَلَى سَمِيلِ التَّرَاجِيِّ ثُمَّ إِنَّ عِنْدَ آئِيَ حَنِيفَةَ وَ التَّرَاجِيَ عَلَى  
دِجْبُوْنِ الْقُطْعَهِ كَاتِبَهُ مُسْتَانَفٌ حُكْمًا قَوْلًا بِكَمَالِ التَّرَاجِيِّ وَ حِينَدَ صَالِحِيَهُ التَّرَاجِيِّ  
فِي الْوُجُودِ دُونَ الشَّكْلِ بِبَيَانِهِ فَيُمَنَّ قَالَ لِإِمْرَأَتِهِ تَبَلَّ اللَّذُغُولِ بِهَا أَنْتَ  
طَالِقٌ شَمَطَالِقٌ شَمَطَالِقٌ أَنْ دَخَلْتَ الدَّارَ قَالَ أَبُو حَنِيفَةَ يَقْعُمُ الْأَوَّلُ وَ يَلْغُو  
مَا بَعْدَهُ كَانَهُ سَكَنَ عَلَى الْأَوَّلِ وَ قَالَ الْيَعْلَقَنْ جَمِيلَةَ وَ مَيْذَلَنْ عَلَى التَّرَسِبِ وَ قَدْ  
سَتَعْلَمُ الْمَعْنَى الْوَأْوَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى شَعَرٌ كَانَ مِنَ الَّذِينَ أَمْنَوْا،

ترجمہ: اور بہر حال ثم بطور تراجی لاعطف کیلئے ہے اور تراجی اما صاحب کے نزدیک قطع کلام کے

طور پر ہے گویا کہ کلام حکماً متناقہ ہے کمال تراخی کا قول کرتے ہوئے اور صاحبین کے نزدیک وجود حکم میں ہے نہ کہ تکلم میں، اس کی تفصیل یہ ہے مثلاً اگر کسی شخص نے اپنی بیوی سے قبل الدخول کرنا انت طالق نہ طالق ان دخلت الدار، امام صاحب فرماتے ہیں کہ پہلی طلاق واقع ہوگی اور باقی الغوہ بیوی میں کی گویا کہ مستکلم نے اول طلاق دے کر سکوت اختیار کیا، اور صاحبین نے کہا کہ ہمیں طلاق میں شرط کے ساتھ متعلق ہوں گی اور (وجود شرط)، کے وقت علی الترتیب واقع ہوں گی اور کبھی نہ داد کے معنی کیلئے مستعار لے لیا جاتا ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے قول: ثم کان مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْ میں۔

شرط حروف معانی میں سے ثم قیسراً حرف ہے یہ معلوم اور معروف علیہ کے درمیان وقوع فعل کی تراخی کے لئے آتا ہے، امام صاحب کے نزدیک تراخی فتح کلام کے ساتھ ہوتی ہے یعنی گویا کہ مستکلم نے کلام کو منقطع کرنے کے بعد دوبارہ کلام شروع کیا ہے جس کا اثر تکلم اور حکم دونوں میں ظاہر ہو گا اسلئے کہ امام صاحب کمال تراخی اسی وقت ہوگی کہ جب تکلم اور حکم دونوں میں ظاہر ہو اور یہ اسلئے ہے کہ تم مطلق تراخی کے لئے دفعہ کیا گیا ہے اور اطلاق کمال پر دلالت کرتا ہے اور صاحبین کے نزدیک تراخی حرف وجود حکم میں ہوگی نہ کہ تکلم میں، مطلب یہ ہے کہ کلام تو مسلسل بلا انقطاع ہو گا اسلئے کہ کلام ظاہر میں مسلسل ہے لہذا بدیہی مسلسل کو منقطع کیسے قرار دیا جاسکتا ہے اسکے علاوہ یہ بات بھی ہے کہ الفصال کے ساتھ عطف درست نہیں ہوتا۔

بیان نہ فہمیں قال: ثم مصنف علیہ الرحمہ اس عبارت سے ثہرہ اختلاف کو بیان فرمائے ہیں ثہرہ اختلاف یہ ہے کہ اگر کسی شخص نے اپنی منکوحہ سے قبل الدخول "انت طالق نہ طالق ان دخلت الدار" کہا تو امام صاحب کے نزدیک جب تراخی تکلم میں ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ مستکلم نے اول طلاق دے کر سکوت اختیار کیا اور اس کے بعد دوبارہ کلام شروع کیا لہذا ایسی صورت میں اول کلام آخر کلام پر موقوف نہیں ہو گا اگرچہ آخر کلام میں مغیر یعنی شرط موجود ہے اسلئے کہ توقف کے لئے یہ شرط بھی ہے کہ کلام مسلسل ہو جو یہاں مغفول ہے اور جب ایک طلاق واقع ہو گئی تو عورت چونکہ غیر مدخل بہا ہے اسلئے دوسری اور تیسرا طلاق کا وہ محل بانی تھیں رہی اور یہ بالکل ایسا ہی ہے جیسا کہ اگر مستکلم ایک طلاق دے کر حقیقتہ سکوت اختیار کرتا تو ایک ہی طلاق واقع ہوتی، اور یہ صورت اس وقت ہے جبکہ شرط کو موزخ کیا گیا ہو اور اگر مقدم کیا اور بیوی کہا، ان دخلت الدار فانت طالق نہ طالق، تو اول طلاق شرط پر مسلط رہے گی اور ثانی فی الحال واقع ہوگی اور تیسرا لغو ہو جائے گی۔

و قالاً يتعلّق جملة الـ "بـ" بـ صاحبـينـ کـے نـزـدـیـکـ چـونـکـےـ ثمـ الفـقطـاعـ لـغـفـلـیـ پـرـ دـلـالـتـ نـہـیـںـ کـرـتـاـ اـسـلـئـےـ انـکـےـ نـزـدـیـکـ

ذکورہ کلام مسلسل غیر منقطع شمار ہو گا اور تمیوں طلاقیں شرط پر متعلق ہو جائیں گی اور وجود شرط کے وقت ترتیب سے واقع ہونگی شرط خواہ مقدم ہو یا مورخ، اسلئے کہ کلمہ ثم صفت تراخی کے ساتھ عطف کے لئے ہے امدا منے عطف کی وجہ سے تمیوں طلاقیں شرط پر متعلق ہوں گی اور مسینی تراخی کی وجہ سے وجود شرط کے وقت ترتیب سے واقع ہوں گی، اگر عورت مغل بہلے ہے تو تمیوں واقع ہوں گی اور اگر غیر مغل ہوں ہے تو اول واقع ہو گی اور ثانی وثالث لغو ہو جائیں گی اسلئے کہ غیر مغل بہا ایک طلاق کے بعد طلاق کا محل نہیں رکھی۔

وقد استعار لمعنے الواو (کہ) مصنف علیہ الرحمہ شہر کے حقیقی معنے بیان کرنے کے بعد مجازی معنے کو بیان فرائی ہے میں، فرمایا کہ اگر ثم کا استعمال حقیقی معنے (تراخی) میں متعدد ہو جائے تو مجاز اور اس کے معنے میں لے کیا جاتا ہے مثلاً باری تھا لے کے قول ثم کان من الدین آئسو، میں ثم اپنے حقیقی معنے میں متعدد ہے اسلئے ثم واؤ کے معنی میں ہے ثم کے حقیقی معنے میں متعدد ہونے کی وجہ یہ ہے کہ آیت کے ابتدائی حصہ میں اعمال حماحہ کا ذکر ہے پوری آیت اس طرح ہے۔ فلا اقْتَحَمَ الْعَقْبَةَ وَمَا ادْرَكَ مَا الْعَقْبَةَ، فَكَرْبَلَةُ ادْلَعَمَ فِي يَوْمِ ذِي مُحَاجَةٍ تِبْيَانًا فَامْقَرَّبَةُ وَ مُسْكِنًا فَامْتَرَبَةُ، ثم کان من الدین آئسو، اسکی آیت میں ثم کے حقیقی معنے میں عمل متعدد ہے اسلئے کہ اگر ثم کو اس کے حقیقی معنے یعنی تراخی کے لئے بیان ہو جائے تو اسکا مطلب ہے ہو گا کہ فک رقبہ اور المعا طعم ایمان کے بغیر معتبر ہوں حالانکہ ایمان کے بغیر کوئی یہی معنی نہیں، اور ثم کو واؤ کے معنی میں لئنے کی صورت میں کوئی تحریکی لازم نہ آئے کہ واؤ امام صاحب کے نزدیک مطلق جمع کے لئے ہے نہ کہ ترتیب کے لئے۔

وَمَتَابِلٌ فَمَوْضُوعٌ لِإِثْبَاتٍ مَا بَعْدَهُ وَالْأَعْدَاثِ عَمَّا قَبْلَهُ يَقَالُ جَاءَ فِي زَيْدٍ  
بَلْ حَمْدٌ وَقَالَ الْوَاجِهُ مِعًا فَيَمْنَنْ قَالَ لِمَدْرَاتِهِ قَبْلَ الدُّخُولِ مِهَا إِنْ دَخَلْتِ  
الْدَّارَ فَأَنْتُ طَالِقٌ وَلِمَدْرَأَ لَمْ بُلْ شَتِّينْ أَسْتَأْنِي قَعْدَ الْمَلَكِ إِذَا دَخَلْتِ الدَّارَ  
يَخْلَفُ الْعَطْفَ بِالْوَارِعَنْدَ أَيْ مَعْنَيْفَةٍ لِأَنَّهُ لَمَّا كَانَ لِإِنْطَالِ الدَّارِ لَ  
أَسْأَمَهُ الشَّانِي مَقَامَهُ كَانَ مِنْ قَضَيَّتِهِ اتِّهَامُ الشَّانِي بِالشَّرْطِ بِلَا وَاسْطَةٍ  
لِكِنْ يَشَرْطُ إِنْطَالِ الدَّارِ وَلَيْسَ فِي وَسْعِهِ ذَلِكَ وَفِي وَسْعِهِ افْرَادُ الشَّانِي بِالشَّرْطِ  
لِيَتَّهَمَ بِهِ بِغَيْرِ وَاسْطَةٍ فَيَصِيرُ مَذْلُولَ الْحَلْفِ بِيَمِينِي مَيْتَ مَافِي وَسْعِهِ

ترجمہ۔ اور بہر حال بل اثبات مابعد اور ما قبل سے اعراض کے لئے وضع کیا گیا ہے کہا جاتا ہے

جائے فی زیدِ عمر و از پیدا بکلہ عمر و اور ائمہ شیعہ نے اس شخص کے ہارے میں کہا ہے کہ جس نے اپنی غیر مدخل بہایا ہوی سے، این دخلت الدار فانت طالق واحدہ لابل شیعین۔ کہا تو جب گھر میں داخل ہو گئی تو تینوں ملائقیں واقع ہوں گی بخلاف عطف بالوادو کے ابو حنیفہؓ کے زدیک اسلئے کہ جب لفظ بدل اول کو بدل کرنے اور ثانی کو اول کے قابض مقام کرنے کے لئے وضیع کیا گیا ہے تو لفظ بدل کا تقاضہ ثانی کو بدل واسطہ شرط کے ساتھ متصل کرنے کا ہو گا لیکن اول کو بدل کرنے کی شرط کے ساتھ حالانکہ یہ اول کو باطل کرنا اس کے بس میں نہیں ہے البتہ اس کے بس میں یہ بات ہے کہ ثانی طلاق کو شرط کے ساتھ مستقل متعلق کردے تاکہ ثانی شرط کے ساتھ بلا واسطہ متعلق ہو جائے تو یہ کلام دو تینوں کے ساتھ حلف کے مرتبہ میں ہو گا لہذا اس کے بس میں ہے وہ ثابت ہو جائے گا۔

**ترشیح** **حروف عطف میں سے چوتھا کلمہ بدلے کے لئے بدل غلطی کی تلافی کے طور پر اپنے باعث یعنی معطوف کو ثابت کرنے کے لئے اور اپنے ما قبل یعنی معطوف علیہ سے اعراض کرنے کیلئے آتا ہے بشرطیکہ اعراض ملکن ہو جیسا کہ اخبار میں ہوتا ہے، اور اگر اعراض ملکن نہ ہو جیسا کہ اشارہ میں ہوتا ہے تو بدل کے ما قبل سے اعراض نہ ہو گا مثلاً جامعی زیدِ عمر و اخبار کے قبیل سے ہے اور اس کا مطلب یہ ہے کہ مستلزم نے زید کا لفظ غلطی سے کیا ہے بدل کے ذریعہ اس غلطی کی اصلاح کی ہے چنانچہ اس کلام کے ذریعہ زید کی آمد کو ثابت کرنا مقصود نہ ہو گا بلکہ عمر و کی آمد کو ثابت کرنا مقصود ہو گا اور رہا زید تو وہ مسکوت عنہ کے حکم میں ہو گا اس کا آنا اور نہ آنا دلوں میں میں۔**

**فائدہ** اور اگر کلمہ لا زیادہ کر دیا جائے اور جامعی زید لابل عمر و کہا جائے تو یہ اس بات پر شخص ہو گی کہ زید نہیں آیا بلکہ عمر و آیا ہے اور ما قبل سے اعراض ملکن نہ ہونے کی مثال دیتے ہوئے مخفف نے فرمایا کہ ائمہ شیعہ ابو حنیفہ اور صاحبین نے کہا کہ اگر کسی شخص نے غیر مدخل بہایا ہوی سے کہا، این دخلت الدار فانت طالق واحدہ لابل شیعین، تو دخل دار کے بعد تینوں ملائقیں واقع ہو جائیں کی اسلئے کہ مستلزم کا قول این دخلت الدار از اشارہ ہے کلمہ بدل کے ذریعہ اس سے رجوع ملکن نہیں ہے لہذا ما قبل بدل اور ما بعد بدل وجود شرط کے وقت تینوں واقع ہوں گی اور یہ تینوں ملائقیں ایک ساتھ واقع ہوں گی۔

**بخلاف عطف بالواد** یعنی اگر ذکورہ مثال میں بدل کے بجائے وادو کے ذریعہ عطف کس کے کہا جائے مثلاً اگر کسی نے اپنی بیوی سے این دخلت الدار فانت طالق واحدہ د شیعین۔ کہا تو اس صورت میں لکھہ بی طلاق واقع ہو گی اسلئے کہ مستلزم کا قول شیعین، انت طالق واحدہ پر معطوف ہے لہذا معطوف بواسطہ معطوف علیہ شرط کے ساتھ مغلق ہو گا اور معطوف علیہ بلا واسطہ متعلق ہو گا اور داسطہ بالہ

اواسطہ پر مقدم ہوتا ہے لہذا جب شرط پائی جائے گی تو بالترتیب طلاق واقع ہوں گی پہلے اول واقع ہوگی اور جب اول واقع ہو جائے گی تو بقیہ کا محل بانی نہ رہے گی اسلئے کہ عورت غیر مدخل بہلے ہے۔

لأن لمکان لا بطل الاول لازم مصنف ہے اس عبارت سے کلمہ بیل کے ذریعہ عطف کی حکورت میں تینوں طلاق واقع ہونے کی دلیل بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ جب کلمہ بیل اول یعنی معطوف علیہ کو باطل اور ثانی یعنی معطوف کو اس کے قائم مقام کرنے کے لئے آتا ہے تو لفظ بیل کا مقضی یہ ہو گا کہ معطوف شرط کے ساتھ بلا واسطہ مستحب ہوا سلئے کہ معطوف علیہ باطل ہو گیا ہے اور معطوف اس کے قائم مقام ہو گیا لیکن اول یعنی معطوف علیہ کا باطل کرنا قابل کی قدرت میں نہیں ہے اسلئے کہ اول لازمی طور پر شرط کے ساتھ متعلق ہو چکا ہے البتہ قابل کی قدرت میں یہ بات ہے کہ ثانی یعنی معطوف کو مستقل شرط کے ساتھ ذکر کر دے تاکہ معطوف بلا واسطہ شرط کے ساتھ متعلق ہو جائے اور کلام دو تینوں کے مرتبہ میں ہو جائے گویا کہ قابل نہ ہوں کہماں ان دخلت الدار فانت طلاق واحدة و ان دخلت الدار فانت طلاق تینیں یعنی لیکن معطوف کے ساتھ شرط کو اختصاراً حذف کر دیا پس جب یہ عورت ایک بار گھر میں داخل ہو گئی تو تینوں طلاقیں واقع ہو جائیں گی جیسا کہ ساتھ میں معلوم ہو چکا ہے۔

وَمَا الْكِنْ فَلَلَادُسْتِدَالِعِ بَعْدَ الشَّفَى تَقُولُ مَا جَاءَنِي زَيْدٌ لِكِنَّ عَمَّا أَغْيَرَنَتِ الْعَطْفَ  
بِهِ إِنَّمَا يُسْتَقِيمُ عِنْدَ اتِسَاقِ الْكَلَامِ فَإِذَا اسْتَقَ الْكَلَامُ كَالْمُقْرَلَةِ بِالْعَبْدِ مَا  
كَانَ لِي قَطُّ لِكِتَةٍ لِمَلَكِنِ أَخْرَى تَعْلَقَ النَّفَى بِالْأَقْبَاتِ حَتَّى اسْتَحْقَهُ الشَّافِي وَالْأَ  
فْلُوْمُسْتَانَفُ كَالْمُزَوْجَةِ بِمَيْمَةٍ تَقُولُ لَا إِمْرَأٌ لِكِنَّ أَجْيَزَهُ مِيَاهٌ وَقَنْسِينَ فَإِنَّهُ  
يَنْفَسِحُ الْعَقْدُ لِإِنَّهُ لَفِي فَعْلٍ وَإِثْبَاتِهِ بِعِينِهِ فَلَمْ يَتِسِّعِ الْكَلَامُ

ترجمہ ہے: اور بہر حال لیکن استدراک کے لئے ہے لفظی کے بعد تو کہے ماجاری نہیں لیکن عمر، لیکن لکھن کے ذریعہ عطف اسی وقت ہو سکتا ہے جبکہ کلام مقصود ہو لیں جب کلام مقصود ہو گا جیسے وہ شخص کہ جس کے لئے غلام کا اقرار کیا گیا ہے کہے اور یہ غلام میرا ہرگز نہیں ہے لیکن فلاں شخص کا ہے تو لفظی اشیاء کے ساتھ متعلق ہو گی یہاں تک کہ ثانی اس غلام کا مسحق ہو گا اور اگر انساق نہ پایا جائے تو وہ کلام متناقض ہو گا مثلاً وہ عورت کہے کہ جس کا نکاح سودنیار میں کر دیا گیا ہو" لا اجیزہ لیکن اجیزہ بہاء و خمین" اس قول سے عقد فرض ہو جائے گا اسلئے کہ یہ اسی فعل کی بعدیتہ لفظی ہے جس کا اثبات ہے کہ اس کلام کے اندر انساق نہیں ہے۔

ترشیح لیکن حروف عاطفہ میں سے پاچ خوال ہے، لیکن اگر مخففہ ہو تو عاطفہ ہو گا اُذ استدرا ک کے لئے استعمال ہو گا اور اگر مشدود ہو تو مشاہدہ بالفعل ہو گا اور استدراک میں عاطفہ کا شرک ہو گا استدراک سابق سے پیدا شدہ وہم کو دور کرنے کو کہتے ہیں، مصنفہ ہونے فرمایا کہ لیکن لفظی کے بعد استدراک کے لئے آتا ہے یعنی کلام منفی سے جو وہم پیدا ہو گیا ہے اس کو دور کرنے کے لئے لیکن آتا ہے مثلاً قابل نے ما جاگاری زیدہ کہا سامح کو وہم ہو گیا اُذ شاید عمر بھی نہ آیا ہو گا اسے کہ دونوں شدت تعلق کیوجہ سے جدا نہیں ہوتے تو اس وہم کو متکلم نے لیکن عمر اکہہ کر دینے کر دیا یعنی عمر کے بارے میں نہ آنے کا وہم غلط ہے بلکہ وہ آیا، یہ بات یاد رہنی چاہئے کہ کلام کے فتحی ہونے کی قید عطف مفرد علی المفرد کی صورت میں ہے اور اگر کلام میں جملے کا عطف جملے پر کیا گیا ہو تو لیکن کے ذریعہ استدراک کلام مثبت اور منفی دونوں میں درست ہے۔

غیران سے مصنف لیکن کے ذریعہ عطف اور انساق کی شرط بیان فرمائے ہیں چنانچہ فرمایا کہ لیکن کے ذریعہ عطف کی دو شرطیں ہیں (ا) یہ ہے کہ جس کلام میں لفظ لیکن واقع ہوا ہے وہ کلام مستصل ہو (ا) یہ کہ لفظی ایک شے کی ہوا اور اثبات دوسری کا یعنی بعینہ ایک ہی شے کا اثبات اور اسی کی لفظی نہ ہوتا کہ دونوں کا جمیع کرنا ممکن ہو، اگر مذکورہ دونوں شرطوں میں سے ایک بھی مفقود ہو گئی تو لیکن کے ذریعہ عطف درست نہ ہو گا بلکہ جملہ متناقض ہو گا، دونوں شرطوں کے موجود ہونے کی مثال بیان کرتے ہوئے مصنف نے فرمایا کہ ایک شخص کے قبضہ میں ایک غلام ہے اس شخص نے کہا اہذا الغلام افلاں۔ تو اسکے جواب میں مقولہ نے کہا، "ماکان لی قحط و نکنہ افلاں آخر" اس مثال میں دونوں شرطیں موجود ہیں یعنی استدراک لفظی کے بعد بھی ہے اور کلام مستصل بھی ہے اور آخر کلام اول کلام کے ساتھ متناقض بھی نہیں ہے اسے کہ لفظی مستکلم کی طرف راجح ہے اور اثبات فلان آخر کی طرف راجح ہے لہذا لیکن کے ذریعہ عطف درست ہو گا اور اس غلام کا مستحق دوسرافلاں ہو گا نہ کہ مستکلم، اور شرط کے مفقود ہونے کی مثال بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ ایک عورت کا نکاح کسی فضولی نے سود رہم کے عومن کر دیا پس جب اس عورت کو نکاح کی خبر پہنچی تو اس نے کہا لا اجیزہ، میں اس نکاح کو جائز نہیں کرتی" لیکن اجیزہ بہاہ و حسین "لیکن طریقہ سود رہم میں جائز کرتی ہوں تو عورت کے اس قول سے نکاح فتح ہو جائے گا کیونکہ عورت نے جس فعل کی لفظی کی ہے بعینہ اسی فعل کا اثبات کیا ہے یعنی نکاح ہی کی لفظی کی اور نکاح کا ہی اثبات کیا ہے اور جب ایسا ہے تو شرط شانی مفقود ہونے کی وجہ سے کلام مستصل نہ ہو گا بلکہ لیکن کا ما بعد جملہ متناقض اور کلام مستصل ہو گا اور جب لیکن کا ما بعد مستقل کلام ہے تو یہ عورت کی طرف سے ایجاد ہو گا اور ایجاد بتوں کے بغیر معتبر نہیں لہذا یہ نکاح مفہود نہ ہو گا اور فضولی کا کیا ہوا نکاح "لا اجیزہ" کہنے سے فتح ہو گیا۔

سوال اگر کوئی یہ سوال کرے کہ جس نیکاح کی عورت نے نفی کی ہے وہ ایک سودہ ہم کیسا تھے مقید ہے اور لیکن کسے ذریعہ جس نیکاح کا اثبات کیا ہے وہ فریضہ سودہ ہم کی قید کے ساتھ مقید ہے لہذا جس نیکاح کی نفی کی بعینہ اس کا اثبات نہ ہوا اور جب ایسا ہے تو کلام میں تضاد نہ ہوئے جانے کو وجہ اتساق کی شرط پائی گئی اور جب اتساق پایا گیا تو یہاں عطف چاہزہ ہونا چاہیے۔

جواب یہ ہے کہ ہمہ نیکاح میں تابع ہوتا ہے ہمیکی وجہ ہے کہ عدم ذکر مہر بلکہ نفی مہر کی صورت میں بھی نیکاح درست ہوتا ہے لہذا جس نیکاح کی نفی کی ہے اور جس کا اثبات کیا ہے دونوں ایک میں جس کی وجہ سے اتساق کی شرط متفقہ ہے لہذا لیکن عطف کے لئے نہ ہو گا بلکہ استیناف کیلئے ہو گا، اور اگر عورت نے نیکاح کی خبر ملنے کے بعد اس طرح کہا، لا اجیزہ بآہہ و لیکن اجیزہ بآہہ و خمین، تو استدرال اصل نیکاح میں نہ ہو گا بلکہ مقدار مہر میں ہو گا یعنی نفی کا تعلق آہہ کی قید کے ساتھ اور اثبات کا تعلق آہہ و خمین کی قید کے ساتھ ہو گا، مطلب یہ کہ عورت اصل نیکاح پر تو راضی ہے لیکن مقدار مہر پر راضی نہیں ہے اور جب ایسا ہے تو شرط اتساق موجود ہونے کی وجہ سے لیکن عطف کے لئے ہو گا نہ کہ استیناف کے لئے۔

وَمَا أَوْقَتَ دُخُلَّ بَيْنَ اسْمَيْنَا وَفَعْلَيْنِ فَيَتَنَوَّلُ لَعَدَ الْمَذْكُورَيْنِ فَإِنْ دَخَلَتْ فِي الْخَبَرِ أَفْضَلُ إِلَى الشَّكِّ وَإِنْ دَخَلَتْ فِي الْأَسْتِدَاءِ وَالْأَنْشَاءِ أَوْعَبَتِ التَّغْيِيرَ وَلِهَذَا قَلَّنَا فِيمَنْ قَالَ هَذَا حُرْأَنْ أَوْهَذَا أَتَهَ لَمَّا كَانَ اِنْشَاءً يَعْتَمِلُ الْخَبَرُ أَوْعَبَ التَّغْيِيرَ عَلَى اِحْتِكَالِ أَتَهَ بَيَانٌ حَتَّى جُعِلَ الْبَيَانُ اِنْشَاءً مِنْ وَعْبِيِّ إِظْهَارِ أَمْنٍ وَجُيُوْنٍ وَقَدْ تُسْتَعَارُ هَذِهِ الْكَلِمَةُ لِعُمُومِ فَتُوْجِبُ عُمُومَ الْأَفْرَادِ فِي مَوْضِعِ الشُّفْرِ وَعُمُومَ الْأَجْبَاتِ مَاعِنِي مَوْضِعِ الْأَبْلَاهَتِ وَلِهَذَا الْوَعْلَفُ الْأَنْكِلِمُ فَلَلَّا نَا أَوْفَلَلَّا نَا يَعْنِتُ إِنَّا كَلَمَ لَعَدَهُمْ مَا لَوْقَالَ لَمَيْكِلَمُ لَعَدَهُمْ لَأَدْفَلَلَّا أَوْ فَلَلَّا كَانَ لَهُ أَنْ يُكَلِّمَ فَمَلَّا يَعْبِيْعَا

ترجمہ:- اور بہر حال آؤ دو اکھوں یاد و فنلوں کے درمیان داخل ہوتا ہے پس ذکرئین میں سے ایک کوشال ہوتا ہے اور اگر جب پر داخل ہو تو مخفیہ الی الشک ہوتا ہے اور اگر ابتداء اور اشارہ پر داخل ہو تو تغیر کو واجب کرتا ہے اسی وجہ سے ہم نے اس شخص کے بارے میں کہا جس نے کہا، لہاراد لہذا یہ قول اشارہ ہے جسیں خبر کا احتال ہے لہذا اس تغیر کو واجب کرے گا اس احتمال کے ساتھ کہ یہ

قول بیان ہے حتیٰ کہ بیان کو من وجد انشا اور من وجد انہمار قرار دیا جائے گا اور کبھی آدھ کو عموم کے لئے مستعار لے لیا جاتا ہے تو یہ موضع فنی میں عموم افرادی کو واجب کرتا ہے اور موضع اباحت میں عموم اجتماعی کو واجب کرتا ہے کہ اگر کسی شخص نے قسم کھانی لا اکلیم فلانا اونلانا، اگر ان میں سے کسی ایک سے کلام کر لیا تو حاشت ہو جائے گا، اور اگر کہنا کہ وہ کسی سے کلام نہ کرے گا مگر فلاں اور فلاں سے تو اس کیلئے جائز ہو گا کہ وہ دونوں سے کلام کرے۔

**شرح** — اور حروف عاطفہ میں سے چھٹا ہے آدھ کو عموم یاد و فعلوں کے درمیان داخل ہو گا اور ان دونوں میں سے کسی ایک کے رفع حکم ثابت کرتا ہے اور اگر و جلوں کے درمیان داخل ہو تو دونوں جلوں میں سے ایک کے مضمون کے حصول کا فائدہ دیتا ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے قول "ان اقْتَلُوا فَسَكِّمُوا اَخْرَجُوْمُنْ وَيَارُكُمْ" قتل نفس اور اخراج عن الدار میں سے کسی ایک کو اختیار کرو بعض حضرات کا کہنا ہے کہ او شک کے لئے وضیع کیا گیا ہے مگر یہ قول صحیح نہیں ہے البتہ اگر خپردا داخل ہو تو محل کے اعتبار سے مفضی ای اشک ہو گا نہ کہ وضیع کے اعتبار سے اس لئے کہ شک کوئی مقصود شو شو نہیں ہے اور اگر کسی جگہ مقصود ہو تو اس کے لئے شک کا لفظ وضیع کیا گیا ہے جائی نیزہ اور عمر میں بغیر تعلیم کسی ایک کی محیت کی خبر دینا مقصود ہے بہر حال کلمہ اوپر زندگی و پیروں میں سے ایک غیر معین کے لئے آتا ہے اور شک محل کلام سے پیدا ہوتا ہے، اور اگر اور استاد اپر زندگی اور زندگی انشا پر داخل ہو مثلاً اخرب لہذا اوپر زندگی تو کلمہ او تختیر کو ثابت کرے گا اور اسی وجہ کہ آواحد انشیین کے لئے آتا ہے اس شخص کے بارے میں کہ جس نے اپنے غلام کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لہذا اوپر زندگی کو اپنے قول شرعاً انشا ہے اس لئے کہ شریعت نے اس کو ایجاد حریت کے لئے وضیع کیا ہے لیکن اس کلام میں لغتہ خبر کا بھی احتمال ہے اس لئے کہ لغت میں یہ کلام اخبار کے لئے وضیع کیا گیا ہے جب یہ کلام شرعاً انشا ہے تو یہ موجب تختیر ہو گا یعنی مولیٰ کو یہ اختیار ہو گا کہ ان دونوں غلاموں میں سے جس کو چاہے آزادی کے لئے متعین کرے، مگر اس احتمال کے ساتھ کہ ممکن ہے کہ قابل کا یہ قول حریت سابقہ کا انہمار اور بیان ہو اسی وجہ سے اس قول کو من وجد بیان اور من وجد انشا قرار دیا گیا مطلب یہ کہ جس طرح میں یعنی لہذا اوپر زندگی میں دو احتمال ہیں اسی طرح بیان یعنی مولیٰ کا پر کہنا کہ میری مراد یہ غلام نہیں ہے خبراً اور انشا در دلوں کا احتمال رکھے گا، البتہ احتمال انشا ہونے کی وجہ سے درج تہمت کے لئے محل کا صاحب ہو نا خود کی ہے، چنانچہ اگر تعلیم سے قبل ان دونوں غلاموں میں سے ایک مرگیا اور مولیٰ نے کہنا کہ میری مراد یہی غلام تھا تو مولیٰ کا یہ قول نہ ہو گا اس لئے کہ اسیں تہمت ہے اور خبریت کے احتمال کیوجہ سے سابق کا بیان ہو گا حتیٰ کہ مولیٰ کو قاصی کی جانب سے ایک غلام متعین کرنے پر مجبور کیا جائے گا۔

وقد تستعار لفظ مصنف فرماتے ہیں کہ کبھی کلمہ آدمجازاً احمد الفردوں کی بجاۓ عموم کے لئے بھی مستعار لے لیا جاتا ہے اس صورت میں آداؤ کے معنی میں ہو گا یعنی داؤ کے انداد بھی حکم منفی کو معطوف اور معطوف علیہ کے لئے ثابت کرنے پر دلالت کرے گا، البتہ دونوں کے درمیان اتنا فرق ضرور ہے کہ داؤ اجتماع پر دلالت کرتا ہے مثلاً اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے "لَا تُطْعِمْهُمْ أَشْمَاً وَلَا فُورَّاً" یہاں پر آداؤ کے معنی میں ہے مطلب یہ ہے کہ آشم اور کافر دونوں میں سے جس کی بھی اطاعت کرے گا مہنی عنہ کام تکب ہو گا۔

مصنف علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ جو آدمجازاً داؤ کے معنی میں ہے وہ مقام نفی میں تو عموم افراد کا فائدہ دیتا ہے اور مقام اباحت میں عموم اجتماع کا فائدہ دیتا ہے، مقام نفی میں عموم افراد کی مثال یہ ہے مثلاً کسی نے قسم کھائی "لا اکلم فلانا اوفلانا" اگر حالف نے ان میں سے ایک سے بھی کلام کر لیا تو حاصل ہو جائے گا، مقام اباحت میں عموم اجتماع کی مثال یہ ہے، اگر کسی شخص نے قسم کھائی "لا ایکلم احشداً إلا فلانا اوفلانا" تو حالف کے لئے دونوں سے کلام کرنا مباح ہو گا جیسا کہ داؤ کے تکلم کرنے کی صورت میں دونوں سے کلام کرنا مباح ہے لہذا اس مثال میں آداؤ کے معنی میں ہو گا۔

وَقَدْ تُجْعَلُ بِمَعْنَى حَتَّىٰ فِي نَعْوَقِهِ وَأَشِدَّ لَا دَخْلُ هَذِهِ الدَّارَ اَوْ اَدْخُلْ  
هَذِهِ الدَّارَ حَتَّىٰ لَوْ دَخَلَ الْأَغْرِيَّ كَقَبْلِ الْأُولَىٰ اِنْتَهَتِ الْيَمِينُ لِأَنَّهُ تَعَذَّرَ  
الْعَطْفُ لِغَتْلَافِ الْكَلَامَيْنِ مِنْ تَنْفِيٍ أَوْ اِشْبَاتٍ وَالْعَنَائِيَّةُ صَالِحَةٌ لِأَنَّ أَوَّلَ  
الْكَلَامٍ حُظِرَ وَتَحْرِيَّرَ وَلِلْكَ وَجَبَ الْعَمَلُ بِمَعْجَازِهِ

ترجمہ ہے اور کلمہ اکبھی حتیٰ کے معنی میں استعمال کیا جاتا ہے جیسا کہ قائل کے قول "واللہ لا ادخل ہذہ الدار او ہذہ الدار" یہاں تک کہ اگر دار او لے سے پہلے دار شانیہ میں داخل ہو گیا تو اس کی پیش پوری ہو گئی کلام چونکہ نفی اور اشبات میں مختلف ہے لہذا اداؤ کا عطف کے لئے ہونا متعدد ہے اور غایت میں غایت بننے کی صلاحیت ہے اسلئے کہ اول کلام حظر اور حکم ہے لہذا اسکے مجازی معنی پر عمل کرنا واجب ہو گا۔

تشریح آداؤ کی حقیقی و ضعن تو عطف کے لئے ہے مجازاً جس طرح داؤ کے معنی میں آتا ہے حتیٰ کے معنی میں بھی استعمال ہوتا ہے، اداؤ کو مجازی معنی کیلئے دہلی ایسا جاتا ہے جہاں معطوف اور معطوف علیہ کے درمیان اختلاف کی وجہ سے آداؤ کی حقیقی معنی درست نہ ہوں بایں طور کے معطوف اور معطوف علیہ میں سے ایک اکم ہو اور دوسرا فعل، یا ایک ماضی اور دوسرا مضارع تو ایسی صورت میں عطف درست

نہیں ہوگا، اگر معطوف علیہ میں امتداد ہو اور ما بعد او میں غایت بننے کی صلاحیت ہو تو ایسی صورت میں اُو کو حتیٰ کے معنے میں استعمال کیا جاتا ہے مثلاً والد لا ادخل بُنْدَ الدَّارَ ادا دخل بُنْدَ الدَّارَ اس مثال میں اُو حتیٰ کے معنے میں ہے، یہ اس صورت میں ہے کہ ادخل شانی کو نصب کے ساتھ پڑھا جائے ایسی صورت میں عطف درست نہیں ہے اسلئے کہ اختلاف اعراب کے ساتھ عطف درست نہیں ہوتا اور ما بعد او ماقبل کے لئے غایت بننے کی صلاحیت رکھتا ہے لہذا اس مثال میں اُو حتیٰ کے معنے میں ہوگا جیسا تک کہ اگر حالف اپنی قسم کے مطابق دوسرے کھر میں ادول داخل ہو اور اس کے بعد اول کھر میں داخل ہو تو اس کی قسم پوری ہو جائے گی اور اگر اس کے برعکس داخل ہو تو حاصل ہو جائے گا۔

وَأَمَّا حَتَّىٰ فَلِلْغَایَةِ وَلِهَذَا قَالَ مُحَمَّدٌ فِي مَنَّ قَالَ عَبْدُكَمْرَانُ لَمْ  
أَمْرُ بِكَ حَتَّىٰ تَصْبِحَ أَتَهُ بَعْثَتْ إِنْ أَقْتَلَعَ قَبْلَ الْغَایَةِ وَاسْتَعِرْ لِلْمَعَابَزَ إِنْ  
يَمْعَنِي لِأَمْرِكَ فِي قَوْلِهِ إِنْ لَمْ أَتَلِكَ غَدَارَتِي تَغْدِيَ إِذَا أَتَاهُ أَتَلِمْ يَغْدِدَكَ لَعْ  
بَعْثَتْ لِأَنَّ الْإِنْسَانَ لَا يَصْلُحُ مَنْهِيَّا لِلْإِتْسَانِ بَلْ هُوَ سَبَبُ لَهُ فَانَّ كَيْانَ  
الْفَعَلَانُ مِنْ وَاحِدٍ كَقَوْلِهِ إِنْ لَمْ أَتَلِكَ حَتَّىٰ اتَّعَدْتَكَ تَعَلَّقَ الْبِرُّ بِمَا  
لِأَنَّ فَعْلَهُ لَا يَصْلُحُ جِزَاءً لِفَعْلِهِ فَهُمْ عَلَى الْعَطْفِ بِعِرْفِ الْفَكَاءِ لِأَنَّ  
الْغَایَةَ تُجَانِسُ التَّسْعِيَّبَ،

ترجمہ:- اور یہ حال حتیٰ غایت کے لئے ہے اسی وجہ سے امام محمد رنے اس شخص کے بارے میں فرمایا کہ جس نے کہنا، عبدہ حران لم اخرب حتیٰ تصحیح، اگر قائل نے مضروب کرچیخنے سے پہلے مار موقوف کر دی تو حاصل ہو جائے گا، اور حتیٰ کو لام کے کے معنے میں مجازات کے طور پر استعمال کیا جاتا ہے جیسا کہ قائل کے قول، ان لم آتَكَ غَدَارَتِي تَغْدِيَ "جب متکلم آیا اور مخاطب نے اس کو کھانا نہ کھلایا تو حاصل نہ ہوگا اسلئے کہ احسان آنے کیلئے مانع ہونے کی صلاحیت نہیں رکھتا بلکہ وہ آنے کا سبب ہے اور اگر دلوں فغل ایک ہی شخص کے ہوں جیسا کہ قائل کا قول، ان لم آتَكَ حَتَّىٰ اتَّغَدِيَ عَنْكَ "قابل نے حلف پورا کرنے کو ایمان اور تقدیر دلوں پر متعلق کیا ہے اسلئے کہ ایک شخص کا فغل خود پینے فغل کے لئے جزاً بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا، پس عطف حرف الفار پر مجموع ہوگا اسلئے کہ غایت تعمیقیں کی جسیں ہے، تشریح حتیٰ حروف عاطفہ میں سے سالوا حرف ہے اس کی اصل وضع غایت کیلئے ہے خواہ ما بعد ما قبل کا جزو یا نہ ہو، حتیٰ غایت کے لئے اس وقت ہوگا جبکہ ما قبل حتیٰ میں امتداد کی اور

ابعد حتی میں غایت بننے کی صلاحیت ہوا در اس وجہ سے کہ حتی کی اصل وضع غایت کیلئے ہے امام محمد بن زیادت میں اس شخص کے بارے میں فرمایا ہے کہ جس نے کہا، "عبدہ حران لم اخرب حتی تیقین" یہ قائل حادث ہو جائے گا یعنی علام آزاد ہو جائے کا اگر اس نے مصروف کے چیخنے سے پہلے ہی مارنا موقوف کر دیا، ذکورہ مثال میں چونکہ اقبال حتی میں امتداد اور ما بعد حتی میں غایت بننے کی صلاحیت ہے اسلئے یہ مثال حتی بمعنی غایت کی ہے۔

وَسَعَى لِلْجَازَاتِ بِمَنْهُ لَامَكَ، اور حتی کو کلمہ مجازات کے طور پر (لام کے) کے معنی کیلئے مستعار لے لیا جاتا ہے جیسا کہ قائل کے قول، "اِنْ لَمْ أَتَكْ عَذَّا حَتِيْ تَغْدِيْ فَعَبْدِيْ حَرَّ" میں حتی چونکہ غایت کے منہ کی صلاحیت نہیں رکھتا اسلئے کہ کھانا کھلانا ایتیان کے لئے منع نہیں ہے بلکہ داعی ہے اسلئے حتی کو لام کی کے منہ میں لیا گیا ہے یعنی "لَمْ أَتَكْ كَيْ تَغْدِيْ" اگر حالف مخاطب کے پاس آیا اور مخاطب نے کھانا نہ کھلا یا تو حالف حادث نہ ہوگا اسلئے کہ تغدی مخاطب کا فعل ہے مشکل کا ایسیں کوئی دخل نہیں ہے۔

اگر دونوں فعل ایک ہی شخص کے ہوں جیسا کہ قائل کا قول، "اِنْ لَمْ أَتَكْ حَتِيْ التَّغْدِيْ عَنْكَ فَعَبْدِيْ حَرَّ" میں قسم پوری ہونے کا تعلق ایتیان اور تغدی دونوں سے ہوگا اگر آیا ہی نہیں یا آیا مگر کھانا نہیں کھایا یا کھایا مگر فوراً نہیں کھایا تو ذکورہ تینوں صورتوں میں حالف حادث ہو جائے گا، ذکورہ مثال میں حتی کوفا کے منہ میں اسلئے لیا گیا ہے کہ دونوں کے معنی میں مناسبت ہے کیونکہ حتی غایت کیلئے اتم ہے

اور فالتعییب کے لئے اور دونوں منہ قریب قریب میں۔ لان فعلہ لایصلح سے مصنف حتی کو عطف کرتے ہوئے لی دلیل بیان فرمائے ہیں دلیل کا خلاصہ یہ ہے کہ چونکہ ایک ہی شخص کا فعل خدا کی کے فعل کے لئے غایت بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا لہذا حتی غایت کے بجائے عطف کے لئے ہوگا اور جن موقع میں ایک ہی شخص کا فعل اپنے فعل کیلئے غایت بن جاتا ہے وہ شاذ ہے۔

وَمِنْ ذَلِكَ حُرُوفُ الْجَرِفَنَ الْبَاعِلَ الْأَلْصَاقِ وَلِهَذَا قُلْنَا فِي قَوْلِهِ إِنَّ الْخُبُرَتِيْ يُقْدُمُ فُلَانَ أَتَهُ يَقْعُدُ عَلَى الْأَلْصَاقِ،

ترجمہ، اور باب حروف معانی میں سے حروف جر بھی ہیں پس بالصاق کے لئے ہے اسی وجہ سے ہم نے کہا قائل کے قول، "اِنْ اخْبَرْتِي بِقَدْمِ فَلَانٍ" جر صادق پر مجبول ہوگا۔

تشریح مصنف حروف عاطفہ کے بیان سے فارغ ہونے کے بعد حروف جر کو بیان فرمائے ہے

ہیں، حروف معانی کے باب سے حروف جو ہیں انہیں سے بالصاق کے لئے ہے مثلاً مررت بزید میں زید ملخص ہے اور مررت ملخص ہے اور جو بکرا بالصاق کے لئے ہے اسلئے قائل کا قول "ان اخترنی بقدم فلان" خبر صارق پر مجموع ہوگا اور اگر مخبر نے خبر کا ذب دی تو حاشش نہ ہوگا، یہ بات یاد رہے کہ باکی اصل و ضعف الصاق کیلئے ہے اس کے علاوہ اس کے جتنے منے ہیں سب مجازی ہیں۔

وَعَلَى الْإِلَزَامِ فِي قَوْلِهِ عَلَى الْفَ وَتُسْتَعْمَلُ لِلشَّرْطِ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى يُبَيَّنُكَ عَلَى أَنَّ لَا يُشْرِكُنَ بِإِشْرَاعِ شَيْءٍ وَتُسْتَعْمَلُ بِمَعْنَى الْبَاءِ فِي الْمُعَاوَضَاتِ الْمَحْضَةِ لِأَنَّ الْإِلَصَاقَ يُنَاسِبُ الْتَّزْوُرَ

ترجمہ:- اور علی اس کے قول علی الف میں الزام کیلئے ہے اور کلمہ علی شرط کیلئے بھی استعمال کیا جاتا ہے جیسے اللہ تعالیٰ کے قول یا یعنیک علی ان لا یشکن باللہ شیئاً" اور معادن مخصوص میں باکے معنے کیلئے مستعار لیا جاتا ہے اسلئے کہ الصاق لزوم کے مناسب ہے۔ اعمالات مخصوصہ جیسے زینت داجارہ و عزیزہ اور معاملات مخصوصہ کی قید سے معاملات غیر مخصوصہ خارج ہو گئے جیسے طلاق علی بال وغیرہ

ترشیح حروف جو میں سے دوسرے حرف علی ہے اور یہ الزام کے لئے آتا ہے مصنف" کی عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ علی کی اصل و ضعف الزام کے لئے ہے حالانکہ ایسا ہیں ہے بلکہ علی کی اصل و ضعف استعلام کے لئے ہے، پھر استعلام کی دو قسمیں ہیں حقیقی اور حکمی، پہلی کی مثال زید علی اس طبع اور دوسری کی مثال لز علی الف در حکم،

مصنف "فِرَمَاتَ رَبِّيْزِ مِنْ کہ علی کا استعمال شرط کے لئے بھی ہوتا ہے مثلاً باری تعالیٰ کے قول یا یعنیک علی ان لا یشکن باللہ شیئاً" دو عورتیں آپ سے اس شرط پر بیت کریں کہ اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہ کریں گی، اور میں حقیقی اور میں مجازی میں مناسبت یہ ہے کہ کلمہ علی الزام کیلئے ہے اور جزاء الزام شرط کیلئے ہے لہذا الزام اور شرط کے درمیان لازم اور لزوم کا علاوہ قرپا گیا۔

وَمِنْ لِلْتَبْعِيْضِ وَلِهَذَا قَالَ أَبُو حَنِيفَةَ وَفِيمَنْ قَالَ أَعْتَقُ مِنْ عَيْدِلِيْهِ مَنْ شِئْتَ عَتَقَهُ كَانَ لَهُ أَنْ يَعْتِقَهُمُ الْأَوَّلُ عِدَّاً بِخِلَافِ قَوْلِهِ مَنْ أَشَاءَ لِأَنَّهُ وَصَفَةٌ بِصِفَةٍ عَامَّةٌ فَأَسْقَطَ الْعُصُومَ،

ترجمہ:- اور کلمہ من تبعیض کیلئے ہے اور اسی وجہ سے امام ابوحنیفہ جنے اس شخص کے

بارے میں فرمایا کہ جس نے کہا تو میرے غلاموں میں سے اس کو آزاد کر دے جس کو تو آزاد کرنا چاہے تو اس کیلئے ایک غلام کے علاوہ تمام غلاموں کو آزاد کرنے کا اختیار ہو گا۔ برخلاف قائل کے قول میں شاعر کے اسلئے کہ قائل نے اس کو صفت عامہ کے ساتھ متصف کیا ہے اور عموم صفت خصوص کو ساقط کر دیتا ہے۔

**تشریح** — من کی اصل و صفت کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے، اکثر علماء کا قول یہ ہے کہ من کی اصل وضع تبعیض کے لئے ہے اور اس کے علاوہ تمام معانی مجازی ہیں اور جبکہ اہل لغت کا قول ہے کہ من ابتداء غایت کیلئے ہے اور بعض کا خیال ہے کہ تمام معنے کیلئے مشترک ہے، فاصل مصنف چونے اکثر علماء کے مذہب کو اختیار کیا ہے اور اسی پر تفریق کرتے ہوئے فرمایا کہ اگر کسی شخص نے دوسرے شخص سے کہا "اعتنی من عبیدی من شدت عتقہ" میرے تمام غلاموں میں سے جس کو تو چاہے آزاد کر، امام صاحب فرماتے ہیں کہ مخاطب کو ایک غلام کے علاوہ تمام غلاموں کے آزاد کرنے کا اختیار ہے، اور دلیل اس کی یہ ہے کہ کلمہ من عموم کیلئے موصوف ہے اور کلمہ من تبعیض کیلئے موصوف ہے جس کیوجہ سے دونوں کے مقتضی پر عمل کرنے کے لئے کلام کو بعض عام پر مجموع کیا جائے گا چنانچہ من کے مقتضی نکیوجہ سے مخاطب کو اختیار ہو گا کہ وہ تمام غلاموں کو آزاد کر دے مگر کلمہ من کیوجہ سے یہ بھی ضروری ہو گا کہ کم از کم ایک غلام کو آزاد نہ کرے اور اس ایک غلام کی تبعیض کا اختیار مولی کو ہو گا، اس کے برخلاف اگر مولی نے یوں کہا "اعتنی من عبیدی من شاء عتقہ" میرے غلاموں میں سے جو بھی آزادی چلے ہے تو اسکو آزاد کر دے اس صورت میں اگر تمام غلاموں نے آزادی چاہی تو تمام غلام آزاد ہو جائیں گے۔

و جو فرق یہ ہے من شاء میں مشیت صفت عامہ ہے جس کی نسبت کلمہ من کی طرف کی گئی ہے لہذا یہ کلام عموم صفت کی وجہ سے عام ہو جائے گا اور عموم صفت اس خصوص کو ساقط کر دے گا جو من تبعیضیہ سے حاصل ہوا ہے لہذا تمام غلام آزاد ہو جائیں گے اور من شدت میں چونکہ مشیت مخاطب کی طرف مسوب ہے نہ کلمہ من کی طرف اسلئے یہ کلام عام نہ رہے گا لہذا تمام غلام بلا استثناء آزاد ہوئے صاحبین کے نزدیک دونوں صورتیوں میں تمام غلام آزاد ہو جائیں گے اسلئے کہ صاحبین من عبیدی میں من کو تبعیض کی بجائے تبعیض کے لئے قرار دیتے ہیں۔

وَإِلَى إِنْتِهَاءِ الْفََامِيَّةِ،

ترجمہ: اور الی انتہاء غایت کیلئے ہے۔

**تشریح** **اے** کی وضع انتہی کے غایت کے لئے ہے غایت سے مراد مسافت ہے اور اطلاق جزو علی الکل کے قبیل ہے، مسافت کی دو طرفیں ہوتی ہیں اول اور آخر، من طرف اول پر اور الی طرف آخر پر داخل ہوتا ہے جیسے سیرت من الہمزة الی الكوفۃ، غایت معیا میں کب داخل ہو گی اسیں چار نزدیک ہیں (۱)، اے کا بعد اس کے اقبال کے حکم میں مطلاقاً داخل ہو گا (۲)، مطلاقاً داخل ہو گا، (۳)، اگر ما بعد ما قبل کی جس ہو تو داخل ہو گا ورنہ نہیں (۴)، اگر غایت بذات خود قائم ہو یعنی ما بعد ما قبل کا جزو ہو تو غایت ابتداء اور خایت انتہا دونوں معیا میں داخل نہ ہوں گے جیسے قائل کا قول "لفلان من پڑھہ الحائط الی بڑھہ الحائط" اس اقرار میں دونوں دلیواریں اقرار میں شامل نہ ہوں گی بلکہ درمیانی حصہ فلاں کا حصہ ہو گا، اور اگر غایت مستقل نہ ہو بلکہ معیا کی محتاج ہو تو اس کی دو صورتیں ہیں صدر کلام غایت کوشامل یوگا کا نہیں اگر شامل ہے تو غایت کا ذکر اس کے ماسوں کو حکم سے خارج کر دیکے ہو گا اور خود غایت معیا کے حکم میں داخل ہو گی جیسے "ایدیکم اے المرافت" میں مرافت بذات خود قائم نہیں ہیں اور صدر کلام یعنی ایدیکم غایت کوشامل بھی ہے اسلئے کہ یہ کا اطلاق بغل تک ہوتا ہے اور اگر صدر کلام غایت کوشامل نہ ہو تو اس صورت میں غایت کو اسلئے ذکر کیا جاتا ہے تاکہ حکم کھینچ کر غایت تک لا یا جا سکے مگر خود غایت اقبال کے حکم میں داخل نہ ہو گی جیسے "الموالصیم الی اللیل" میں،

وَنِ الظَّرْفِيَّةِ وَيُفَرَّقُ بَيْنَ حَذْفِهِ وَإِثْبَاتِهِ فَقَوْلُهُ أَنْ صُمُتَ الْذَّهَرَ وَاقِعٌ  
عَلَى الْأَبَدِ وَفِي الدَّهَرِ عَلَى السَّاعَةِ وَسُتُّعَارُ الْمُتَارِنَةِ فِي نَحْوِ قَوْلِهِ أَنَّ  
طَالِقَ فِي دُخُولِكَ الدَّارَ

**ترجمہ**:- اور فی ظرفیت کیلئے ہے اور اس کے حذف اور اثبات میں فرق کیا جاتا ہے بس قائل کا قول "ان صمٹت الدہر" اب پر محکول ہو گا اور فی الدہر ایک ساعت پر محکول ہو گا اور مستعار یا جاتا ہے مقارت کیلئے جیسے شوہر کے قول "انت طالق فی دخولک الدار" میں ہے۔

**تشریح** **حروف حارہ میں سے ایک فی بھی ہے علماء اخناف کا اس بات پر توافقان ہے کہ فی ظرفیت کے لئے ہے البتہ اگر فی کو ظرف زمان کیلئے استعمال کیا جائے تو فی کے حذف کرنے اور نہ کرنے میں اختلاف ہے اور اختلاف کا مطلب یہ نہیں کہ بعض کے نزدیک فی کا حذف جائز ہے اور بعض کے نزدیک جائز نہیں ہے، فی کا حذف تو بالاتفاق جائز ہے لیکن اس بات میں اختلاف ہے کہ کس فی کا بعد ما قبل کے لئے کس صورت میں ظرف ہو گا اور کس صورت میں معیار ہو گا چنانچہ**

صاحبین کے نزدیک ذکر فی اور حذف فی دونوں برابر ہیں یا ایں طور کرنی کا ما بعد اقبال کیلئے ہمیشہ معیار ہی ہوتا ہے، مطلب یہ کہ صاحبین کے نزدیک اگر کسی شخص نے اپنی بیوی سے "انت طالق عذایا انت طالق" فیغیرہ کہا اور شوہر کی غدر سے کسی خاص وقت کی نیت نہیں ہے تو دونوں صورتوں میں غدر کے اول حصہ میں طلاق واقع ہوگی اور اگر شوہر نے غدر کے آخر حصہ کی نیت کی تو دیانتہ معتبر ہوگی قضاۃ معتبر نہ ہوگی اور امام صاحب حذف فی اور ذکر فی میں فرق کرتے ہیں چنانچہ فرماتے ہیں کہ ذکر فی کی صورت میں فی کا ما بعد اقبال کیلئے معیار ہوگا اور اگر شوہر کی بیوی خاص وقت کی نیت ہو تو اول غدر میں طلاق واقع ہوگا اور انت طالق عذایی صورت میں اگر شوہر کی بیوی خاص وقت کی نیت ہو تو اول غدر میں طلاق واقع ہوگی اور اگر آخر غدر کی نیت ہو تو یہ نیت دیانتہ اور قضاۃ دونوں طریقوں سے معتبر ہوگی، امام صاحبؒ کے ذہب پر اس کی نظر یہ ہے، اگر کسی نے ان صہمت الدہر فعبدی حر "کہا تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ اگر میں عمر بھر روزے رکھوں تو میرا غلام آزاد ہے، چنانچہ اگر حالف نے زندگی بھر روزے رکھے تو غلام آزاد ہو گا ورنہ نہیں، اور اگر قائل نے ان صہمت فی الدہر کہا تو ایک ساعت کے روزے سے بھی غلام آزاد ہو جائے گا۔

مصنف فرماتے ہیں کہ اگر فی کا حقیقی معنے میں استعمال متذکر ہو تو مجاز امفارنٹ کے معنے کیلئے ہو گا مثلاً کسی نے اپنی بیوی سے کہا "انت طالق فی دخولک الدار" اس مثال میں دخول چونکہ طلاق کے لئے ظرف بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا اسلئے یہاں فی مفارنٹ کیلئے ہوگی اور مطلب یہ ہو گا کہ تجھ کو اس حال میں طلاق ہے یہ طلاق تیرے دخول دار کے ساتھ مقارن ہو پس دخول دار سے پہلے چونکہ مفارنٹ نہیں پائی جاتی اسلئے دخول دار سے پہلے طلاق واقع نہ ہوگی۔

وَهِنَّ ذَلِكَ حُرُوفُ الشَّرْطِ وَحْدَهُمْ إِنْ هُوَ الْأَصْلُ فِي هَذَا الْمَبَابِ،

ترجمہ۔ اور حروف معانی میں سے حروف شرط ہیں اور حرف ان اس باب میں اصل ہے۔  
ترشیح حروف شرط میں حرف ان اصل ہے اسلئے کہ یہ شرط کے معنے کے علاوہ دوسرے معانی میں استعمال نہیں ہوتا اس کے برعکاف دیگر کلمات شرط شرط کے علاوہ دیگر معانی میں بھی استعمال ہوتے ہیں۔

سوال کلمات شرط میں بعض اسماء ہیں اور بعض حروف تو پھر مصنف جنے تمام کلمات کو حروف کیوں کہا؟  
جواب کلمہ ان چونکہ شرط میں اصل ہے اور حرف ہے لہذا اس کی اصطلاح کی وجہ سے اسکو

غلبہ دیکھ کر کلمات شرط کو تغییب کا حروف شرط کہہ یا گلیا ہے۔  
سوال — اپ کا یہ کہنا کہ کلمہ ان صرف شرط کے معنے میں استعمال ہوتا ہے یہ غلط ہے بلکہ ان نافری بھی ہوتا ہے۔

جواب ۱ — ان دو طرح کا ہوتا ہے ایک حرف شرط اور دوسرا نافری پس جو ان حرف شرط ہے وہ صرف شرط ہی کے معنے میں استعمال ہوتا ہے۔  
حرف ان ایسے امر معدود پر داخل ہوتا ہے جو محظی الوجود ہو یعنی جس کانہ وجود یعنی ہو اور نہ عدم ان طبع اشمس نہیں بولا جاتا اسے کاظم طبع شمس یعنی ہوتا ہے بلکہ اذا طبع الشمس بولتے ہیں اس طبع ان وقعت الواقعہ نہیں کہا جاتا بلکہ اذا وقعت الواقعہ کہا جاتا ہے اسی طرح ان اسماں پر داخل نہیں ہوتا اسے کہ اسماں مترددا الوجود و عدم نہیں ہوتے۔

رَأَدَ اَنْصَلَةً لِلْوَقْتِ وَالشَّرْطِ عَنِ السَّوَاعِدِ عَنْدَ الْكُوفِيِّيْنَ وَهُوَ قُولُ اَبِي حَيْنَةَ  
وَعِنْدَ الْبَصْرِيِّيْنَ وَهُوَ قُولُ الْمُهَاجِرِيَّ مِنْهَا مِنْ غَيْرِ سُقُوطِ الْوَقْتِ  
عَنْهَا مِثْلُ مَثْلِ فَرَاتَهَا الْوَقْتُ لَا يُسْقُطُ عَنْهَا بِعَالٍ وَالْمَعْبَرَةُ مِنْهَا لِلْرِفَةِ فَعِنْهُ  
مَوْضِعِ الْأُسْتِفَاهِ وَمِنْذَا غَيْرُ الْأَزْمَةِ مَبْلُهٗ فِي هَبَّةِ الْمَجَازِ

ترجمہ: اور اذا کو قین کے نزدیک وقت اور شرط دونوں کے لئے مساوی طور پر صلاحت رکھتا ہے اور یہی قول امام ابو حیفہ رح کا ہے اور بھرپور کے نزدیک اذا وقت کیلئے ہے اور شرط کے معنی میں بھی استعمال ہوتا ہے اس سے وقت کے معنے کے ساقط ہوئے بغیر مثیل مثی کے کہ اس کی وضاحت وقت کیلئے ہے جو کہ کسی حال میں مثی سے ساقط نہیں ہوتے اور مثی کیلئے موجود استفہام کے علاوہ میں مجازات لازم ہے اور اذا کیلئے مجازات لازم نہیں ہے بلکہ جواز کے درجہ میں ہے۔

تشریح — کلمات شرط میں سے ایک کلمہ اذا ہے خاتہ کو فر کے نزدیک کلمہ اذا شرط اور شرط دونوں کیلئے مساوی طور پر مشترک ہے اور یہی امام صاحب کا قول ہے، جب کلمہ اذا شرط کیلئے استعمال ہوتا ہے تو اس کے تین اثر طاہر ہوتے ہیں (۱) کلام کا پہلا حصہ سبب اور دوسرا سبب ہوگا (۲) اذا کے بعد فعل مضارع مجزوم ہوگا (۳) جزاء پر فا کا لانا ضروری ہوگا، اور اگر اذا اظہرنیہ ہو تو ذکورہ تینوں باتوں میں سے کوئی بات نہ ہوگی، شرط کے طور پر استعمال ہونے کی مثال: ۷  
وَاسْتَعْنَ مَا اغْنَاكَ بِالْخَنْيَ ب: وَإِذَا تَصْبِكَ خَصَاصَةً فَخْلَ

ترجمہ: اے مخاطب قناعت کے ساتھ رہا کہ جبک تک بچھے تیرا پروردگار مال کے ذریعہ مالا مال کرنا رہا اور جب بچھے پر فقر و فاقہ کی مصیبت آپڑے تو برداشت کردا دوسرے مصیر عمدہ میں اذا شرطیہ ہے چنانچہ شرط سبب اور جزا مسیبہ میں اور اذا کے بعد مصادرع مجروم ہے۔ اذا کے وقت کیلئے استعمال کی مثال حسب ذیل ہے:-

واذا نکون کریمہ تے ادعی لہا پ۔ و اذا یحاسن عجیس بدعی جندب  
ترجمہ: اور جب کوئی پریشانی لاحق ہوتی ہے تو اس کی مدافعت کیلئے مجھے بلا یا جاتا ہے اور جب عمدہ کھانا بنایا جاتا ہے تو جنبدب کو بلا یا جاتا ہے۔

اس شعر میں دونوں جھبھوں پر مصادرع کا مجروم نہ ہونا اور جزا پر فاکا داخل نہ ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ یہاں اذا شرطیہ نہیں ہے بلکہ ظرفیہ ہے۔ سخا بصریں کہتے ہیں کہ اذا کی حقیقی وضع ظرف کے لئے ہے البتہ کبھی متی اگی طرح مجازاً شرط کے معنے میں استعمال ہوتا ہے مگر ظرفیت کے معنی بھی یا نی سہتے ہیں پونکہ وہ اس کے معنی موصوع لڑا ہیں، اور موضع اسقہم کے علاوہ میں متین کیلئے شرط کے معنے لازم ہیں یعنی موضع اسقہم میں متی سے شرط کے معنے ساقط ہو جاتے ہیں جیسے متی تذہب اور اذا ظرفیہ کے لئے معنے شرط لازم نہیں ہیں بلکہ جواز کے درجہ میں ہیں پس جب متی کے لئے معنی شرط لازم ہونے کے باوجود اس سے ظرفیت کے معنے ساقط نہیں ہوئے تو اذا کہ جس کیلئے شرط کے معنی لازم بھی نہیں ہیں اس سے ظرفیت کے معنے بر جہہ اولی ساقط نہ ہونگے اور یہ صاحبین کا قول ہے۔

وَمَنْ وَمَا وَكُلَّ وَكُلَّمَا مَتَّدَ خُلُّ فِي هَذَا الْبَابِ وَفِي مُكْلِمَيِ الشَّرْطِ أَيْضًا  
مِنْ أَنَّ الْأَسْمَاءِ الَّذِي يَتَعَقَّبُهَا يُوصَفُ بِفِعْلٍ لِأَمْحَالَةٍ لِيَمْتَعَ الْكَلَامُ وَهِيَ  
مُوَعِّبُ الْإِعَاَطَةَ عَلَى سَبِيلِ الْأَفْرَادِ وَمَعْنَى الْأَفْرَادِ أَنْ يُعْتَدَ كُلُّ مُسَمَّى  
بِسَانِفِرَادِ كَمَا أَنَّ لَيْسَ مَعَهُ غَيْرُهُ۔

ترجمہ: من واد کل وکلما باب شرط میں داخل ہیں اور کل میں بھی شرط کے معنی ہیں اس حیثیت سے کہ وہ اس کم جو کل کے بعد واقع ہوتا ہے وہ لامحال فعل کے ساتھ متصف ہوتا ہے تاکہ کلام تمام ہو جائے اور کلمہ کل علی سبیل الافراد احاطہ کو واجب کرتا ہے اور افراد کے معنے یہ ہیں کہ ہر فردا الگ الگ لحاظ کیا جائے گویا کہ اس کے ساتھ اس کا غیرہ نہیں ہے۔

تشریع مصنف حسامی کہتے ہیں کہ مذکورہ چاروں کلمات بھی کلمات شرط میں داخل ہیں

یعنی احصائی کلمات شرط نہیں ہیں، مئن ذوی الحقول اور ان کی صفات کیلئے آتا ہے اور کلام عموم افعال کو ثابت کرنے کیلئے آتا ہے جیسے باری تعالیٰ کا قول "کلمات فیحیت جلو دهم" میں ہے۔

کلمہ کل کے بارے میں یہ دو ہم ہو سکتا ہے کہ اس کا کلام شرط میں شمار کرنا درست نہیں ہے اسے کہ کلامات شرط کیلئے یہ ضروری ہے کہ وہ افعال پر داخل ہوں حالانکہ لفظ کل اسم پر داخل ہوتا ہے، اس دو ہم کو درکرنے کیلئے مصنف جنے کہا کہ کلمہ کل کے اندر بھی شرط کے معنی ہیں کیونکہ کلمہ کل اگرچہ براہ راست فعل پر داخل نہیں ہوتا لیکن اس کے واسطے سے فعل پر داخل ہوتا ہے اسلئے کہ کلمہ کل جس اسم پر داخل ہوتا ہے اس کے بعد فعل آتا ہے اور وہ فعل اس کی صفت ہوتا ہے جیسے کہ قال کا قول "کل رجل یغوض امرہ الی الشد فہو سید" اسلئے کہ جب کلمہ کل معنی شرط کو مستحسن ہو تو اس اس کے بعد کہ جس کی طرف کلمہ کل مضمضہ ہے ایسے فعل کا آنا ضروری ہے کہ جو اس مدخل کل کی صفت واقع ہو در نہ تو کلام تمام نہ ہو گا۔ مضمضہ اور مضمضہ ایسہ میں باعتبار حرکت و اعراب کے مضمضہ ہی اصل ہوتا ہے لہذا یہ ایسا ہی ہو گیا کہ کلمہ کل فعل پر داخل ہے۔ اور کلمہ کل جب تکہ پر داخل ہوتا ہے تو علی سبیل الافراہ تمام افراد کا احاطہ کرتا ہے اور افراد کے معنے یہ ہیں کہ گویا اس کے ساتھ کوئی شرک نہیں ہے۔ یہاں تک کہ اگر سلطان نے کہا کل رجل داخل منکم نہ انا الجھن اولاً فلہ لکذا، اس کے بعد مثلاً بیس مجاہدین بیک وقت داخل ہو گئے تو انہم موعود ہر ایک کو کامل ملے گا اسلئے کہ کلمہ کل علی سبیل الافراہ تمام افراد کا احاطہ کرتا ہے اور یہ ایسا ہی ہو گیا لگو یا سلطان نے ہر ایک سے الگ الگ مذکورہ انعام کا وعدہ کیا ہو۔ واللہ عالم بالصواب،

اللہم احفظنی بالصوابین واجعلنی میں الفائزین بحر مته سید الانبیاء والمرسلین حمل اللہ علیہ وکا واهی  
وذریاتہ بجمعکین الی یوم الدین (امین)

خاکسار محمد جمال بلند شہری مقیم حال میسر طے  
استاذ دارالعلوم رویوند لیلپی